E-LETRAS COM VIDA — N.° 15 JULHO/DEZEMBRO DE 2025: pp. 106-111

La lecture d’'un recueil détudes sur la « conver-
sion d’lgnace de Loyola » est une expérience
passionnante, plus encore quand ce recueil
est porté par un jeune chercheur, Gianfranco
Ferraro, qui renverse la perspective ordinaire :
le moment de la conversion d’lgnace nest
pas inscrit dans le cadre d'une approche de
la vie, de l'action et de lempreinte historique
du fondateur de la Compagnie de Jésus mais
c'est au contraire la vie d’lgnace, marquée par
lévénement central de sa conversion, qui se
trouve inscrit dans une perspective beaucoup
plus générale sur le phénoméne de la conver-
sion dans ses dimensions philosophique,
spirituelle et psychologique. La contribution
de Paulo Romualdo Hernandes élargit déja
le cadre en concevant ' « autobiographie »
comme un modéle de conduite pour les
membres de la Compagnie de Jésus ; celle de

Gianfranco Ferraro montre comment linter-

Epilogue - La conversion d’Ignace de Loyola comme

événement historique et comme probléme historiographique
Epilogue - The conversion of Ignatius of Loyola as a historical
event and as a historiographical problem

PI1ERRE ANTOINE FABRE!

prétation de la conversion d’lgnace conduit
a une confrontation avec dautres modéles,
elaboreés au XXe siecle par Michel Foucault et
Pierre Hadot pour penser le « souci de soi » ;
Angela Sa Azevedo tente pour sa part de tra-
duire la conversion d’Ignace sur le terrain psy-
chologique, et plus spécifiquement construc-
tiviste, de la construction de soi; Andreas
Goncalves Lind projette le « cas » Ignace sur
la scene théologique, ecclésiologique et éco-
logique contemporaine en retrouvant linspi-
ration du « Principe et fondement » des Exer-
cices spirituels, qui réinstaure ' étre-humain
dans le monde de tous les étres créés pour
mieux savoir quelle est sa finalité propre, mais
pour le savoir au mieux, au plus (magis), dans
une conversion infinie. Alex Villas Bona, enfin,
convoque le célebre théologien allemand Karl
Rahner pour, la aussi sous le signe du magis,

ancrer la conversion ignatienne dans une an-

1 Ecole des hautes études en sciences sociales, France. ORCID ID : https://orcid.org/0000-0003-4471-0306.

106

https.//doi.org/10.53943/ELCV.0225_106-111



thropologie de la priere comme attention et
comme attente ; Le sixieme texte, rédigé par
José Eduardo Franco et Paula Carreira, met en
dialogue deux jésuites portugais de renom,
Antdnio Vieira et Manuel Antunes, a partir de
U'idée de la conversion de ’homme tout entier

et de celle du monde entier.

Ces six études, dont le lecteur aura apprécié
la qualité, renvoient toutes d'une maniere ou
d’'une autre a de grands débats dans l'histo-
riographie contemporaine de la Compagnie
de Jesus. Adriano Prosperi a suscité de vives
controverses, dans La Vocazione (Prosperi,
2016), en faisant récit de soi un habitus je-
suite, sans considérer avec suffisamment de
vigilance — parce qu’il opposait d’'une certaine
maniére laveu communiste (et spécifiquement
stalinien) a la confession chrétienne — ce en
quoi les « autobiographies » jésuites avaient
le plus souvent été demandées, voire exigées
et relevaient d'une forme d’ « hétérobiogra-
phie », récit de soi arbitré par un autre ; le
« récit » d’lgnace, 'y reviendrai, relevant de ce
cas. Michel Foucault a éclairé malgré lui (sauf
peut-étre a la toute fin de sa vie) la singularité
historique des Exercices d’lgnace, qui ne re-
levent ni d’'une ontologie de la découverte de
soi, telle que la portait la trajectoire proposée
par Pierre Hadot, qui contournait le moment

ignatien, ni d’'une épistémologie de la connais-

sance de soi, telle que la proposait Foucault
dans le cadre d'une modernité chrétienne qu'il
opposait au modele antique, mais de ['un et de
lautre ; Foucault comme Hadot mésestimant
la portée de lextraordinaire double entrée
des Exercices, 'une par lontologie du Principe
et fondement, l'autre par lépistémologie du
« prosupuesto » ou recherche d'une compré-
hension de soi, dans une relation « toujours
plus » mimétique a Dieu?. Lessai psycholo-
gique dAngela Sa Azevedo renvoie pour moi
a un ouvrage meéconnu du jésuite et psycha-
nalyste Louis Beirnaert, antérieur a son en-
gagement lacanien, Expérience chrétienne et
psychologie (1964), qui sefforcait de composer
une lecture constructiviste, dans la lignée de
Jean Piaget, de la perception ignatienne du
monde, en sattachant a ses « visions » dans
une démarche rarement reprise. La « Conver-
sion en des temps de tension identitaire »
représente un effort trés courageux pour tra-
verser les siécles en ne cessant de redéfinir,de
refigurer l'identité ignatienne puis jésuite : jai
ressenti tres fortement ici,non pas linfluence,
mais une communauté d’inspiration avec les
travaux fondamentaux de Guido Mongini,
lun des tout meilleurs spécialistes actuels de
Uhistoire des jésuites, en particulier Maschere
dell’identitd. Alle origine della Compania di Gesu

(2017), qui ont montré comment les Exercices

2 Larticle que jai publié dans Liberté des consciences et religions (Fabre, 2018 : 157-168) a été pour moi loccasion d’'un approfondisse-

ment de cette construction comparative, qui me semble essentielle pour comprendre le moment ignatien,a laube des temps modernes.

On peut imaginer que Foucault et Hadot seraient parvenus a entendre cette dualité ignatienne si leur propre dialogue sétait poursuivi.

107



spirituels étaient une machine a garantir et a
controler une orthodoxie toujours soupgonnée
ou menacée (ce quAndrea Gongalvez Lind ap-
pelle une « modération idéologique ». Quant
a Karl Rahner, il n'est évidemment pas seul a
mobiliser, implicitement au moins, lattention
de la derniere contribution de ce dossier de
recherches : Gaston Fessard et d’autres philo-
sophes jésuites, d'ascendance hégélienne, ont
voulu instruire dans la conversion ignatienne
une logique philosophique et religieuse ou-
vrant, en derniére instance, sur une transforma-
tion du monde selon laquelle lesprit hégélien

reviendrait dans le foyer du Saint Esprit.

Je voudrais, dans ces quelques lignes, tenter
de comprendre pourquoi cette « conversion
d’lgnace » a pu exercer un tel rayonnement
sur les plus de cinqg siecles (1521-2025) qui
ont suivi la blessure du jeune noble basque
au siege de Pamplona et ses conséquences ;
et je le ferai de deux manieres : a partir de
la conversion d’lgnace comme événement his-
torique, et a partir de cette méme conversion

comme probléeme historiographique.

Un événement historique
IL convient tout d’abord de préciser ce que lon
doit entendre par la jeunesse d’lnigo de Loyola
en 1521 : dans une époque ou la maturité
vient tot, le futur « Ignacio » romain n'est plus
tout a fait un jeune homme. Comme l'a ma-
gnifiquement montré Enrique Garcia Hernan

dans son Ignace de Loyola (2016), il a derriere

108

lui une premiere carriere de courtisan et d’'ad-
ministrateur prise dans les tourments de la
derniére grande révolte féodale du royaume
d’Espagne, la révolte des comuneros. Lorsque
sa blessure dans une bataille contre les ar-
meées francaise met fin a sa vie civile et mili-
taire, cest cette Espagne la qu'il quitte et qu’il
ne retrouvera plus, car il aura, dans le temps
de sa convalescence puis de ses voyages tou-
jours plus précisément orientés vers des ca-
pitales royales ou papales (Paris, puis Rome)
accompli une mue politique essentielle:
il aura choisi UEtat. Et clest a des Etats qu’il
sadressera comme premier supérieur général
de la Compagnie de Jésus, alors méme que
ce choix lui aménera aussi, a lui-méme et ses
successeurs, les plus grandes tensions, en par-
ticulier entre la monarchie espagnole et la
papauté romaine (nous sommes encore trés
pres du Sac de 1527). La conversion d’lgnace
est donc d’abord une conversion politique et
cest aussi pour cela quelle hantera Uhistoire
de la Compagnie de Jésus. Mais elle est aussi
une conversion géopolitique : Inigo de Loyola
prend le chemin de la « Terre sainte » en 1522,
un pied encore sur les traces du pelerinage
médiéval ; il en revient quelques mois plus
tard, en proie a une nouvelle métamorphose,
celle du pelerin en missionnaire. Ce qui a été
perdu de l'ancienne christianitas médiévale et
de ses souvenirs de croisade, il faut le recon-
quérir a léchelle d’'un nouvel Orient et dun
nouvel Occident, dun nouvel universel. Deux

coups de maitre, politique et géopolitique,



qui conduiront rapidement, pour le second,
aux premiers grands départs vers U'Inde des
1542 et vers le Brésil des 1549. Deux coups
de maitre par lesquels on pourrait résumer en
peu de mots le « génie » d’lgnace. Mais il est
une troisieme conversion, cest l'invention du
catholicisme (qui fait d’lgnace un « existentia-
liste chrétien radical » selon Rahner cité par
Alex Villa Boas): Ignace est né dans un monde
chrétien, il grandit dans un espace religieux
traversé non seulement par la rupture des
réformes luthérienne puis calviniste, mais, au
sein méme du royaume d’Espagne, puis du
royaume de France, puis des cités de l'actuelle
Italie, puis de Rome, par un ou plusieurs ré-
formismes qui accoucheront d'une Europe- et
d'un monde — catholique. On sait tout cela.
Mais ce dont on ne prend pas toujours la me-
sure cest de la prodigieuse rapidité de ces
bouleversements — a peine plus de vingt ans
séparent la blessure de Pamplona de louver-
ture du Concile de Trente ou seront envoyeés
les premiers théologiens jésuites. Inigo était
chrétien. Le temps de sa « conversion »,cest le
temps de l'émergence du catholicisme. Il était
chrétien, mais il faut dire qu’il ne devient pas
« religieux », il devient « jésuite », Cest-a-dire,
et j'y reviendrai pour finir, qu’il incarne une

toute nouvelle appartenance chrétienne.

Voila ce que cest que cette « conversion », et
voila pourquoi elle peut se donner a voir selon
autant de configurations dans les études qu'on
vient de lire,ce que Angela Sa Azevedo appelle
la « multidimensionnalité » de la conversion
d’lgnace : car elle traverse en effet une multi-
tude de seédiments culturels eux-mémes bou-
leversés par les grands heurts tectoniques du
temps : la conquéte d’'un apprentissage philo-
sophique et théologique, la reconquéte d’un
héritage antique, la gestation d'une nouvelle
identité socio-politique, et l'aventure propre-
ment psychologique, oui, dun homme mené
aux rivages de la folie par I'héroisme — dé-

vastateur — de la fondation d'un nouvel ordre.

Un probléme historiographique
Tout cela reléve de propositions argumen-
tables, et a mon sens solides. Mais sur quelle
assise documentaire ? Un détour critique
s'impose parce que cest ce détour qui nous
permettra de rendre raison de la tres longue

durée de la « conversion d’lgnace »°.

Comme on le sait aussi, mais il est essentiel
de le rappeler ici, le récit de la conversion
d’lgnace n'est pas un récit d’lgnace. Cest, au
sens le plus strict et comme je l'indiquais plus
haut,une « hétérobiographie »* : Ignace, si lon

en croit (il faut encore le préciser) le récit de

®> Il me semble important de compléter sur les points qui suivent la remarquable contribution de Paulo Romualdo Hernandez.

* Je reviendrai plus longuement a ces problémes dans une nouvelle traduction francaise et édition de ce « récit », actuellement en

préparation par mes soins a partir des « Acta » des Monumenta historica societatis lesu.

109



son dernier secretaire, le portugais Luis Gon-
calvez de Camara, fait le récit de sa « vie » a
lun de ses familiers, Goncalvez trés probable-
ment, sans pouvoir cependant écrire sous sa
dictée sauf de breves notes,ou quelques mots,
a partir desquels sera cette fois-ci dicter ce
récit, sur la base de ces notes, pour finalement
aboutir au récit que nous connaissons,d’abord
espagnol puis italien, la derniere partie étant
dictée depuis Génes, sur la route du Portugal,
a un second (au moins) rédacteur qui nétait
plus hispanophone. Ce texte est recueilli,
conserve, copie, retiré de la circulation peu
dannées plus tard, sous le généralat de Fran-
cisco de Borja, second successeur d’lgnace,
au bénéfice d'un nouveau récit que Pedro de
Ribadeneira, grande plume du Siecle d’Or es-
pagnol, publiera en latin puis en espagnol en
1572 puis en 1583 ; et qui ne sera lui-méme
que le premier d'une longue série de récri-
tures. Autrement dit : de ce qu’a pu dire ou ne
pas dire Ignace de Loyola a Rome entre 1553
et 1555, nous ne savons presque rien, sauf la
trace, peut-étre, de ces quelques notes (Cest
a cela que je reviendrai plus tard, voir note
5). Ce qui, pour nous, signifie non seulement
lextraordinaire richesse de cette transmission
d’une transmission, geste de fondation radical,
mais aussi, pour ce qui concerne ce dossier,

que les Exercices d’lgnace, publiés en 1548,

sont tres largement antérieurs a la premiere
Vie publiée, sans parler méme des Constitu-
tions de la Compagnie, qui ne le seront qu’a la

fin du siecle.

A partir de la, nous devons reconsidérer Léve-
nement historique de la conversion d’lgnace,
telle que nous le connaissons,dans sa contem-
poraneite avec les Exercices. Les Exercices par-
ticipent pleinement de la compréhension de
cette conversion, de l'étendue de ses registres
d’interprétation tels que jai tenté de les res-
saisir plus haut a partir des études réunies

dans ce dossier.

Or vers quel horizon nous conduisent les Exer-
cices spirituels ? Précisément pas, ou pas seu-
lement, vers l'horizon d'une vie « religieuse ».
La plus grande conformité a la vie du Christ
peut étre celle d'une vie civile, dune vie mili-
taire, si cette vie se tient dans une conformité
a léthique personnelle, sociale, politique, d'une
vie chrétienne, les frontieres de ces choix, de
ces « élections », selon le langage d’Ignace,
dans ses Exercices mais aussi dans le Journal de
[ses] motions intérieures et dans d’'innombrables
lettres, nétant ni étanches, ni définitives. De ce
point de vue, et ce sera ma derniere remarque,
cette fluidité des genres de vie, mais aussi des
genres tout court,’> est tout a la fois l'un des mo-

tifs les plus anciens de l'antijésuitisme moderne

> Silvia Mostaccio et moi-méme nous sommes interrogés dans un essai récent (« Retours sur une hagiographie moderne. Masculin et

féminin dans les Vies d’Ignace de Loyola »,Rome, AlISCA, 2026) sur U'invention ignatienne d’'une nouvelle masculinité, au-dela de sa vie
courtisane et militaire et face au bouleversement des Réformes et de la figure nouvelle du pasteur.

110



(qui sont-ils, ni moines, ni prétres, ni laics... ?) et
le ressort possible, cest tout au moins ce que je
proposerais ici, dun philojésuitisme politique,
ouvert au passage des frontieres et a la mobi-

lité des identités.

Il faut pour finir remercier Gianfranco Ferraro
et les auteurs de ce recueil davoir lancé la
« conversion d’lgnace » sur des voies nouvelles,
mais fortes en méme temps d'une longue tra-
dition, multiple et vivante. Dans un tableau
peu connu de la fin du XlIXe siecle, le peintre
basque Antonio Maria Lecuona (2015 : 27) a re-
preésenté aux pieds d’Ilgnace blessé a Pamplona

le jeune philosophe, écrivain, historien de UEs-

pagne et de sa littérature Miguel de Unamuno

(1864-1936) : n'est-ce pas la un signe ?

Bibliographie
Fabre, PA.(2018). Lautorité sociale de la Com-
pagnie de Jésus par la pratique des Exercices
spirituels (XVle-XXe siécle). En : C. Guyon, B.
Maes, M. Peguera et A. E. Spica. (Eds.). Liberté
des consciences et religions. PUR, Rennes ;

Hernan, E.G. (2016). Ignace de Loyola (Trad. de
P.A. Fabre). Seuil. Paris ;

Galiana, M.L. (2015). Antonio Maria Lecuona
(1831-1913). Museo de Bellas Artes. Bilbao ;

Mongini, G. (2017). Maschere dell’identitd. Alle
origine della Compania di Gesu. Edizioni di
storia e di litteratura. Rome ;

Prosperi, A. (2016). La vocazione. Einaudi. Turin.

111



