
85

A utopia jesuíta da conversão do homem todo e de todo o mundo: 
Os casos paradigmáticos de Vieira e de Antunes1

The jesuitical utopia of converting all men and the whole world: 
The paradigmatic cases of Vieira and Antunes

José Eduardo Franco2

Paula Carreira3

1 Para efeitos de citação dos textos do Padre António Vieira e do Padre Manuel Antunes usaremos as edições atualizadas publicadas 
pelo Círculo de Leitores e pela Fundação Calouste Gulbenkian, respetivamente. Dado que se trata de edições criticamente anotadas, 
poderão ser aí consultados dados mais específicos sobre a data de pregação/publicação ou contextos históricos dos testemunhos 
selecionados que não sejam abordados no presente artigo. 

2 Centro de Estudos Globais, Universidade Aberta, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-5315-1182.

3 LE@D, Universidade Aberta, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-6370-4852.

Resumo: A espiritualidade inaciana de-
senvolve-se tendo por meta interior o 
ideal de conversão integral do ser hu-
mano e por horizonte amplo a transfor-

mação de toda a humanidade à luz dos valores 
cristológicos. O movimento de conversão, en-
tendido como um processo inacabado porque 
sujeito às vicissitudes erodentes do tempo, visa 
a construção do homem novo transfigurado em 
Cristo e orienta-se para a ação, ou seja, para a 
mudança das condições de vida da sociedade 
nas suas múltiplas dimensões que requerem 
aperfeiçoamento, conversão e transfiguração 
para dar lugar a um mundo melhor. A espiri-
tualidade da ação de base inaciana transporta 
um ideal utópico que teve expressões no pen-
samento e ação de figuras históricas que tra-
duziram este ideal adequando-o à linguagem 
do seu tempo e do seu contexto vital. O nosso 
artigo prepõe-se analisar de que modo este 
ideário de conversão e ação global se refletiu 
na vida e obra de duas figuras da Companhia de 
Jesus em Portugal: Padre António Vieira (1608-
1697) e Padre Manuel Antunes (1918-1985). 
Palavras-chaves: Jesuítas; Conversão; Espiri-
tualidade Inaciana; Utopia.

Abstract: Ignatian spirituality develops with the 
inner goal of achieving the integral conversion 
of the human being and with the broader ho-
rizon of transforming all humanity in the light 
of Christological values. The movement of con-
version, understood as an unfinished process 
because it is subject to the eroding vicissitudes 
of time, aims at the construction of the new hu-
man being transfigured in Christ and is oriented 
toward action—that is, toward changing the liv-
ing conditions of society in its multiple dimen-
sions, which require improvement, conversion, 
and transfiguration in order to make way for a 
better world. The spirituality of action ground-
ed in the Ignatian tradition carries a utopian 
ideal that found expression in the thought and 
action of historical figures who translated this 
ideal by adapting it to the language of their 
own time and life context. This article proposes 
to examine how this ideal of conversion and 
global action was reflected in the life and work 
of two figures of the Society of Jesus in Por-
tugal: Father António Vieira (1608–1697) and 
Father Manuel Antunes (1918–1985).
Keywords: Jesuits; Conversion; Ignatian Spirit-
uality; Utopia.

https://doi.org/10.53943/ELCV.0225_85-105



86

Conceitos de espiritualidade 
e santidade: da fuga mundi

à vita in mundo
Quando estudamos a vida do Padre António 

Vieira (1608-1697) ou pensamos no que mais 

transparece na sua obra, julgamo-lo funda-

mentalmente como homem de ação, um mis-

sionário e um pregador que se empenhou 

apaixonadamente na transformação da socie-

dade do seu tempo, procurando influenciar os 

mais diversos sectores aonde chegava a sua 

palavra poderosa e as suas propostas ousadas. 

Temos dificuldade em vê-lo como vir spiritualis, 

como um asceta, alguém que se entregou ao 

cuidado do espírito, fugindo do mundo, evitando 

sujar as mãos nas coisas temporais para se de-

dicar apenas ao aperfeiçoamento espiritual de 

si e dos que tinha a obrigação de cuidar como 

missionário, pregador, conselheiro, embaixador 

ou tão-só como amigo. Não o entendemos nor-

malmente assim, pois estamos condicionados 

por uma imagem estática, que se tornou de 

algum modo estereotipada, do que deve ser um 

homem ou uma mulher com espiritualidade 

forte, à procura de uma vida mais perfeita em 

sentido religioso e cristão.4 

Do mesmo modo, marcados por uma conceção 

restritiva de espiritualidade e, por associação 

semântica e consequência esperada, de san-

4 Tenha-se em conta uma série muito considerável de dados novos, escritos inéditos, datações revistas e corrigidas e aspetos biobi-
bliográficos atualizados nos 30 volumes da Obra Completa de Vieira editados entre 2013 e 2014 em Lisboa pelo Círculo de Leitores.

5 Vejam-se os vários testemunhos e entrevistas publicados em Franco e Rico, 2007.

tidade, não se nos torna evidente imaginar 

Vieira como um homem espiritual ou até 

como um santo. Continua a não ser evidente 

conceder-lhe este estatuto, apesar de alguns 

admiradores o reivindicarem cada vez mais, 

hoje em dia, em virtude da crescente fama que 

tem recobrado a sua obra e a sua experiência 

aventurosa de missionário, tendo arriscado a 

vida em territórios inóspitos para evangelizar 

os ameríndios, e da sua ousada crítica social, 

demonstrada em relação ao trabalho escravo 

perante os senhores do açúcar e à corrupção 

e ao desmazelo político na cara e na casa de 

muitos poderosos do seu tempo (cf. Castro, 

2008). Aparentemente mais próximo de um 

determinado tipo de ascetismo, encontramos 

o Padre Manuel Antunes (1918-1985), porém, 

mais devido a uma certa imagem também ela 

estereotipada daquilo que deve ser um in-

telectual empenhado do que por um efetivo 

afastamento da sociedade e cultura da sua 

época — algo, aliás, amplamente contrariado 

pela sua atividade docente, pelo impacto que 

teve da vida das pessoas com quem lidou ou 

privou e pela diversidade dos escritos que nos 

deixou.5 Em ambos os casos, o perfil de homem 

espiritual assenta em ideias feitas e que não 

atendem à transformação que significou a re-

volução moderna da atividade missionária e, 

em particular, da Companhia de Jesus.



87

O juízo mais corrente acerca do que é um 

homem espiritual ou de grande espirituali-

dade está muito marcado por um conceito de 

espiritualidade e santidade herdado da pro-

posta do ideário monástico de vida contem-

plativa que esteve na base da emergência da 

vida consagrada no dealbar da Idade Média. O 

ideal monástico de vida perfeita instituciona-

lizou, através das estruturas organizativas das 

ordens religiosas, a experiência de vivência 

radical da sequela Christi pelos Padres do 

Deserto, com o seu desígnio mobilizador da 

fuga mundi e a profissão dos conselhos evan-

gélicos da Castidade, Pobreza e Obediência 

como recurso de substituição do testemunho 

extremo da entrega a Cristo pelo martírio (cf. 

Lamelas, 2014). Este movimento renovador 

e refontalizador da vida cristã consolidou-se 

como reação à massificação do cristianismo 

e ao acomodamento da experiência religiosa 

de sinal evangélico, na sequência do édito de 

Tolerância de Constantino e depois com a es-

tatização do cristianismo e a assunção desta 

antiga «seita» perseguida como religião ofi-

cial do milenar e pagão Império Romano. 

O ideal de santidade, de vida espiritual per-

feita, consubstanciava-se no modelo de vida 

religiosa monástica durante a Idade Média, sa-

cralizando o estado de vida regular que, mais 

tarde, o direito canónico, no seu Código de 

1917, consagrará com a definição de «Estados 

6 Sobre os conceitos de espiritualidade, veja-se o longo verbete de Dupuy, 1990: 1142-1174.

de perfeição» na Igreja. O mundo, a sociedade 

e os seus assuntos temporais eram entendidos 

como um grande obstáculo, uma intranspo-

nível distração, um perigo imenso para uma 

vida de procura de uma maior intimidade com 

Deus e para alcançar o ideal de santidade, 

onde preponderasse o recolhimento, a oração 

e a não dispersão da mente e do espírito pelos 

empenhos humanos, especialmente o que en-

volvia interesses, afetos, negócios políticos e 

económicos, entre outros.

A noção de santidade como o abandono total 

em Deus, desafetando os consagrados do com-

promisso com as preocupações da vida em 

sociedade, tornou-se a imagem cristalizada e 

mesmo estereotipada do que deveria ser um 

santo e o detentor de uma grande espiritua-

lidade.6 Funda-se assim um entendimento da 

vida espiritual como o resultado da ascese e a 

repressão da dimensão carnal, como método 

àquela inerente, para garantir o distancia-

mento da esfera espiritual da temporal ou ma-

terial. Esta visão da espiritualidade no quadro 

da história da experiência cristã correu o risco, 

em alguns casos, de fomentar uma atitude de 

alheamento da primeira esfera em relação à 

segunda e descomprometimento na inter-

venção e transformação na história humana. 

Esta é, com efeito, uma visão da espirituali-

dade que teve o seu tempo e continua a ter 

o seu lugar na Igreja como antecipação hic 



88

et nunc das realidades eternas que hão de 

vir. Contudo, a monolitização deste modelo 

acabou por se tornar insuficiente à medida 

que o mundo se foi transformando no desa-

guar da Idade Média para a modernidade. Por 

seu lado, o extremismo professado por alguns 

em relação à defesa deste modelo como único 

conheceu o seu excesso com o fomento de 

espiritualidades desencarnadas que, de algum 

modo, não estavam em linha com a mais elo-

quente experiência de Cristo, que sendo de 

«condição divina» quis «fazer-se homem e em 

tudo igual aos homens» (Fl 2, 6-7).

O primeiro modelo de organização monás-

tica medieval começa a sofrer alterações pro-

fundas, ainda no coração da Idade Média, em 

nome de apelos reformistas e de adaptação 

à mudança social. Assiste-se a um verdadeiro 

volte-face do ponto de vista práxico com a me-

tamorfose da tradição monástica operada a 

partir do século xiii pelas ordens mendicantes 

e, séculos depois, com a emergência de ordens 

e congregações vocacionadas fundamental-

mente para a ação evangelizadora na moder-

nidade; aliás, levando mais longe a reforma 

que representou no século xiii a experiência 

mendicante, com especial realce naquela 

época para os Franciscanos e Dominicanos. 

 

Revolução moderna da ideia 
de consagração religiosa

Mas a ordem que viria a representar, de 

forma mais emblemática, na modernidade 

esta transformação do ideal monástico e da 

forma de entender a vivência da consagração 

radical cristã seria a Companhia de Jesus e a 

espiritualidade inaciana inspirada pelo seu 

fundador e consubstanciada nos seus Exercí-

cios espirituais e Constituições, onde todas as 

faculdades humanas, razão, coração/emoções 

e imaginação devem ser transfiguradas e reo-

rientadas através da contemplação dos mis-

térios divinos. Aqui o trabalho da memória é 

fundamental. Se «para recordar é preciso ima-

ginar» (Didi-Huberman, 2012: 49), o progresso 

espiritual passa necessariamente por um 

exercício contínuo da memória e imaginação 

através da prática constante de rememoração 

dos mistérios cristãos, das ações paradigmá-

ticas de Deus feito Homem e da sua atuali-

zação no tempo presente pela capacidade de 

realização dos seus modernos apóstolos (cf. 

Jurado et al., 2001). 

Não podemos entender Vieira do ponto de vista 

da sua espiritualidade e de outros pontos de 

vista sem conhecermos o caldo espiritual em 

que foi gerado nos Jesuítas. Ele de algum modo, 

entendemos nós, é uma das expressões mais re-

presentativas da nossa história do que é um con-

sagrado jesuíta, procurando viver radicalmente 

o Evangelho, o encontro com Deus e a sua glo-

rificação, de forma profundamente empenhada 



89

na transformação do mundo. Este é o ponto de 

chegada dos Exercícios inacianos que orientam o 

jesuíta para a contemplação amorosa do mundo, 

compreendendo os seus problemas e as suas 

potencialidades em ordem à sua reorientação 

para Deus (cf. Lowney, 2006: 119).

A Ordem de Santo Inácio inverte uma certa 

postura religiosa medieval do medo do mundo, 

expresso no ideal de fuga mundi, pautada pela 

desconfiança e evitando os assuntos temporais 

e materiais. Os Jesuítas defendem um regresso 

ao grande «teatro do mundo», para melhor 

transformá-lo por dentro. Orientam os seus 

membros para agir no coração da história sem 

perder o sentido e a coerência fundamental da 

consagração religiosa assente nos votos, antes 

tomando este compromisso radical como pilar 

de segurança para o consagrado permanecer 

íntegro nesse embate de frente com o mundo, 

misturando-se nos liames amiúde ínvios das 

relações sociais que edificam a sociedade dos 

homens. Neste sentido, interpreta Eduardo 

Lourenço o significado da mudança histórica 

operada pela Companhia de Jesus no modo de 

entender e viver a Vida Religiosa Consagrada:

O seu estatuto, a sua estratégia, o alvo de uma 

ação que é menos a de «preservar-se do mundo 

que ir ao seu encontro para o converter em reino 

de Deus», que era de essência contemplativa, 

mas a sua originalidade era outra. Com a Com-

panhia não se trata apenas de uma comunidade 

ao serviço de uma ordem como reflexo do ideal 

de vida de Deus segundo o modo — Jesus Cristo 

[...] —, mas de um serviço militante no meio do 

mundo e contra um mundo como campo de ba-

talha, onde a antiga presença de Deus se obscu-

recera. (Lourenço, 2014: 44)

A espiritualidade dos Jesuítas é uma espiritua-

lidade comprometida com o fito da conversão 

das culturas e das mentalidades, acreditando 

nas potencialidades dos homens e dos meios 

temporais, à luz de uma antropologia otimista 

contrária ao pessimismo antropológico e ao 

negativismo cosmológico professado por ou-

tras correntes coevas, como o jansenismo ou 

o pietismo calvinista e luterano, para realizar 

e «forçar» essa idealizada transformação da 

história (cf. Calafate, 2009: 127 e ss.). Assim, os 

Jesuítas são responsáveis por contribuir para 

uma revolução da teologia espiritual que a 

Igreja acabará, apesar de algumas hesitações, 

avanços e recuos, por assumir plenamente na 

noção contemporânea de espiritualidade, bem 

tematizada pelo teólogo Hans von Baltazar, 

que assim a define:

Esta atitude fundante (Grundhaltung), prática e 

existencial, que é a consequência e a expressão 

da conceção de que um homem se faz da sua 

existência religiosa — ou mais geralmente do 

seu compromisso e empenhamento ético: uma 

determinação ativa e regular da sua vida a 

partir das suas intuições objetivas e das suas 

decisões últimas. (Baltazar, 1967: 247)



90

Vieira, paradigma da espiritualidade 
da mundaneidade

O Padre António Vieira é uma das figuras da 

Companhia de Jesus que encarna na sua vida 

este novo ideal de religioso consagrado num 

Portugal em crise e num século em profunda 

mutação ideológica a nível europeu. Vieira 

cultiva, no século do Barroco, da missionação, 

mas também das grandes fraturas político-

-religiosas no velho continente europeu, uma 

espiritualidade da «mundaneidade», vivida e 

testada ao assumir os papéis tão diferentes 

que lhe foram confiados na esfera da Compa-

nhia de Jesus, da globalização da Igreja Cató-

lica e ao serviço do projeto político do Reino 

de Portugal, na sequência da Restauração da 

Independência face a Espanha. 

Para compreendermos a espiritualidade de 

Vieira temos necessariamente de acompanhar 

os grandes marcos da sua biobibliografia e a 

observação da sua coerência com as opções 

fundamentais de vida, de ação e de reflexão, 

através da sua palavra dita e escrita, sobre os 

princípios estruturantes de uma existência fun-

dada nos valores e nos grandes temas humanos, 

religiosos e espirituais da herança cristã.

Desde logo, importa considerar que o jovem 

António Vieira, estando já na Baía, decide in-

gressar na Ordem de Santo Inácio e, depois 

de professar como religioso (1625), foi movido 

pelos exempla dos «grandes varões», «santos» 

e «missionários», em particular os da Com-

panhia, que edificaram a universalidade da 

Igreja na modernidade e, de forma particular, 

a nova cristandade nas Américas. É, pois, mo-

vido pelo «fogo ardente» do ideal missionário 

orientado para a envangelização das tribos 

ameríndias, que o faz consagrar-se e fazer um 

voto especial in secreto de entrega ao trabalho 

de conversão dos nativos brasileiros à religião 

de Cristo (cf. Barros, 1746: 10).

Viveu com entusiástica entrega a este ideal 

nos anos de tirocínio para o sacerdócio, apren-

dendo as línguas nativas e saindo do colégio 

para ensaiar experiências de missionação. O 

fogo deste ideal de juventude nunca se apa-

gará até ao fim dos seus dias, mesmo quando 

foi conduzido a outras missões. Arriscou a vida 

na sua ação pendularmente passada entre 

Portugal e o Brasil, entre os inóspitos terri-

tórios da selva e dos sertões brasileiros e os 

palácios confortáveis da corte portuguesa e 

de algumas outras grandes cortes europeias. 

Na sua rica correspondência testemunha em 

diversas cartas a vida de entrega ao trabalho 

missionário em condições que exigiam abne-

gação e austeridade (cf. Saraiva, 1996).

Como missionário e superior de comunidades 

de missionários e, já no fim da sua longa car-

reira, como visitador-geral das Missões do 

Brasil, ensinou com a vida e com a palavra o 

quanto é preciso de esforço heroico, vivendo 

com o mínimo, para anunciar o evangelho nos 

meios mais agrestes das selvas brasileiras. 

Assim se edificaram as missões da Compa-

nhia. Uma existência em condições de ex-

trema carência requer ascese e renúncia às 

comodidades em meios hostis, mas é isso que 



91

fez a epopeia missionária dos Jesuítas. Escreve 

assim Vieira numa das suas cartas missioná-

rias ao Superior Maior, a 14 de novembro de 

1652, dando conta das condições extremas do 

trabalho de evangelização ad gentes: «Um pu-

nhado de farinha e um caranguejo nunca nos 

pode faltar no Brasil, e, enquanto lá houver 

algodão e tujucos, também não nos faltará de 

que fazer uma roupeta da Companhia» (Vieira, 

2013b: 58).

Os alicerces da sua espiritualidade foram tem-

perados no caldo dos Exercícios espirituais de 

Santo Inácio e no próprio exemplo do fun-

dador da Companhia de Jesus, cognominado, 

num sermão que lhe dedicou, o «gigante de 

fogo», e retratando-o como sendo a reunião 

das virtudes de todos os santos, portanto, o 

santo mais completo (Vieira, 2014b: 485 e 

ss.; cf. Rodrigues, 1997). Francisco Xavier foi o 

outro santo jesuíta que tomou como modelo, a 

quem dedicou um volume inteiro de sermões, 

cuja vida conta ao modo de heterónimo da sua 

(Vieira, 2014c; cf. Garcia, 1997). Vieira bebeu a 

formação espiritual na corrente de renovação 

da espiritualidade moderna de acento cristoló-

gico fomentada a partir da Imitatio Christi de 

Thomas Kempsis, acrescentada pela Imitatio 

Sanctorum, cuja leitura e meditação estiveram 

na base da conversão do oficial militar que viria 

a ser o fundador dos Jesuítas (Urbano, 2009: 27 

e ss.).

A meditação de raiz cristológica, proporcio-

nada pelo primeiro manual moderno de «ini-

ciação espiritual do Ocidente» que são os Exer-

cícios de Inácio de Loyola (Didier, 1999: 1174), é 

orientada, na segunda semana, para a contem-

plação do chamamento do Rei temporal que 

conduz ao seguimento e contemplação do Rei 

Eterno. A meditação é precedida da «meditação 

das duas Bandeiras», que são o «estandarte da 

cruz e a bandeira do Rei Eterno». Estas medita-

ções espirituais consumavam-se na meditação 

sobre a consciência de «eleição» por Jesus para 

entregar-se ao serviço da consumação do Reino 

de Cristo na Terra, orientando toda a vida para 

um sentido e uma ação militante em favor 

desta missão fundamental e fundante (Loyola, 

1983: 91 e ss.).

A espiritualidade vieirina é, pois, essencial-

mente cristológica e orientada para a ação, 

na melhor tradição da Companhia de Jesus, 

ordem moderna que aliviou os protocolos 

demasiados rígidos das ordens religiosas me-

dievais (obrigação do coro, da atuação em co-

munidade, do uso de hábito, etc.), em ordem a 

alcançar a maior eficácia na missão evangeli-

zadora, adaptando maneiras e métodos às di-

ferentes sociedades, culturas e mentalidades 

onde o nome de Cristo deveria fazer-se ouvir.

Vieira professa, com a sua vida e palavra mobi-

lizadora, uma ontologia da ação que sintetiza 

neste axioma: «Nós somos o que fazemos». 

Explana este seu ideário de forma lapidar no 

sermão das exéquias do seu padrinho conde 

de Unhão, que brota da expressão da espiri-

tualidade inaciana orientada para uma en-



92

trega à transformação do mundo que dá sen-

tido à vida toda: 

[...] nem todos os anos, que se passam, se 

vivem: uma coisa contar os anos, outra vivê-

-los; uma coisa viver, outra durar. Também os 

cadáveres debaixo da terra; também os ossos 

nas sepulturas acompanham os cursos dos 

tempos, e ninguém dirá que vivem. As nossas 

ações são os nossos dias: por eles se contam 

os anos, por eles se mede a vida: enquanto 

obramos racionalmente, vivemos; o demais 

tempo duramos. (Vieira, 2013d: 182)

De algum modo, esta passagem ressuma do 

fundo espiritual que modela o humanismo 

cristão moderno de marca jesuíta, como bem 

caracteriza Manuel Antunes: 

É nesta proliferação de formas, de atividades, 

de iniciativas de toda a ordem que se tem 

revelado o humanismo da Companhia de 

Jesus. Um humanismo histórico que recusa 

limitar-se a um campo exclusivo de ação; 

um humanismo de inserção no mundo, para 

a transformação desse mesmo mundo, com 

todos os riscos que tal atividade comporta. 

(Antunes, 2007: 204)

Conversão universal e utopia 
na aurora da globalização

O processo moderno de conhecimento do 

mundo à escala planetária, possibilitado pelas 

grandes viagens marítimas intercontinentais 

promovidas através das monarquias católicas 

ibéricas, vai colocar no centro das prioridades 

religiosas da cristandade europeia o primigénio 

projeto da difusão universal do Evangelho de 

Cristo. Nos séculos xv, xvi e xvii emerge, no 

curso longo da história da humanidade, o que 

podemos designar por aurora da globalização, 

com emergente perceção do planeta Terra em 

toda a sua redondeza, riqueza humana e na-

tural, que foi proporcionada pelos contactos 

intercivilizacionais. Com este processo de 

«descompartimentação do mundo», de um 

século para o outro estabelecem-se redes 

comerciais e erigem-se os impérios europeus 

modernos à escala global. Perante a Europa, 

revela-se uma diversidade de povos, línguas, 

culturas e religiões até então desconhecidos 

no seu conjunto. O mundo globaliza-se com o 

conhecimento da humanidade total, marcada 

por uma cada vez mais cartografada unidade 

de diversidades antropológicas. 

O Padre António Vieira, como pensador que 

é desta nova fase da história humana, a nível 

global, reflete sobre a importância e as possi-

bilidades que esta abriu para a relação entre 

os povos e sobre a relevância de quem prota-

gonizou esta conquista histórica com impacto 

mundial. As viagens de descobrimento dos ca-

minhos dos mares pelos portugueses (e espa-

nhóis) realizaram, na perspetiva teológica de 

Vieira, uma «nova criação», pois «estava todo 

o Novo Mundo em trevas, e às escuras, porque 

não era conhecido. Tudo o que ali havia, sendo 

tanto, era como se não fosse nada, porque 

assim se cuidava, e tinha por fábula» (Vieira, 

2013c: 358). De algum modo, o maior feito 



93

dos portugueses, como Vieira o caracteriza em 

vários momentos da sua pregação e da sua 

obra escrita, foi terem realizado uma epopeia 

gnosiológica, uma epopeia de luz, abrindo os 

caminhos para que os povos passassem a co-

nhecer-se entre si.7

Neste quadro, o projeto de levar a mensagem 

de Cristo a todos os povos apresenta-se como 

um horizonte de possibilidade, nunca antes 

tão plausível, para dar pleno cumprimento 

ao mandato globalizante de Jesus Cristo: «Ide 

pelo mundo inteiro e anunciai a Boa Nova a 

toda a criatura» (Mc 16, 15). O cristianismo 

tinha, pois, na sua matriz evangélica uma vo-

cação universalista, que, na Época Moderna, 

encontra os caminhos auspiciosos para a sua 

concretização. Importa aqui lembrar que, no 

dealbar da modernidade, ainda se acreditava 

que teria havido uma primitiva evangeli-

zação universal com o trabalho dos após-

tolos enviados aos quatro cantos do mundo 

para cumprir o mando de Cristo e realizar a 

primeira semeadura do Evangelho. Este mito 

de uma proto-universalização do cristianismo 

transparece no pensamento missiológico de 

Vieira ainda que com uma questionada con-

vicção que coloca em equação em algumas 

passagens da sua obra. Essas sementes desse 

primeiro anúncio global da mensagem evan-

gélica teriam deixado vestígios que os mis-

sionários deveriam saber reconhecer na pai-

7 Para consultar estudos recentes sobre Vieira e o seu pensamento, ver Franco e Pereira, 2020.

sagem física e cultural dos povos dos vários 

continentes onde se procurava implantar ple-

namente a fé cristã. Via-se nesse primordial 

abrir de caminhos ao Evangelho no tempo da 

Igreja primitiva — que, por vicissitudes várias 

(os classificados «dilúvios da impiedade»), não 

pôde então fazer vingar o cristianismo em 

todo o mundo — um ponto de partida estimu-

lante para os continuadores modernos desse 

esforço, então com meios mais eficazes e num 

tempo considerado mais favorável para a con-

cretização do desígnio universal que orien-

tava a ação missionária cristã. Entre outras, 

esta passagem da obra profética de Vieira dá 

conta deste debate e da convicção de alguns 

autores relativa à projeção primitiva do Evan-

gelho em todo o planeta: 

Salmeirão, entregando-se inteiramente a de-

fender São Paulo da injustiça de certos que 

se atreveram a argui-lo como se tivesse des-

figurado o texto de Davi, mal dá a perceber o 

que pensa sobre este ponto da nossa questão. 

Finalmente, a Lapide, para além do que dizem 

os outros, acrescenta que, pelo que escrevem 

Trigáucio e Nóbrega, existem claros indícios 

da pregação apostólica de São Tomé entre os 

chineses e os americanos. E é certo que sou 

testemunha ocular e ainda hoje se conservam 

junto ao litoral do mar da Baía, gravadas em 

duríssimo penedo, as marcas de dois pés 

humanos, que é tradição constante entre os 

indígenas que foram deixadas pelo mesmo 

apóstolo ao partir destas costas para a Índia 



94

mais distante, cruzando a pé todo o mar. Mas 

que tem isto a ver com a grandeza da profecia 

de Davi? Que monta que a voz dos apóstolos 

tenha sido escutada nesta ou naquela região, 

e não na Terra inteira, se «por toda a Terra saiu 

a sua mensagem»? Que importa que neste ou 

naquele litoral se conservam as suas mudas 

pegadas, e não em «todos os limites da Terra, 

se as suas palavras saíram até aos limites da 

redondeza da Terra»? Em desconto, ou antes, 

para glória dos intérpretes das Sagradas Escri-

turas, parece-me neste caso ouvir Deus dizer 

o seguinte no profeta Daniel: «Põe o selo no 

livro até ao tempo determinado; muitos o 

passarão pelos olhos e a ciência se multipli-

cará» (Dn 12, 4). (Vieira, 2013a: 386)

Muitos missionários modernos enviados da 

Europa para empreender o esforço de con-

versão do mundo, um contingente multisse-

cular de que foi parte integrante o empreen-

dedor Vieira, iam de facto instruídos por um 

horizonte de compreensão do mundo a evan-

gelizar que tinha presente essa convicção de 

ter havido uma primitiva evangelização uni-

versal que se perdera em boa parte e de que 

só restavam vestígios arqueológicos. Alguns 

missionários procuraram realizar um trabalho 

de identificação desses vestígios míticos, que 

tentaram recolher para fundamentar esse 

imaginário mítico, incluindo, como estratégia 

de legitimação, o seu trabalho missionário 

na continuidade da ação apostólica dos pri-

meiros discípulos de Jesus. Os mais longín-

quos campos ermos da evangelização ad 

gentes — que afinal não eram tão ermos, se-

gundo esta perspetiva hermenêutica missio-

lógica — teriam sido já lavrados primigenia-

mente por algum dos 12 apóstolos. Cumpria 

aos missionários modernos saber verificar os 

sinais deste primeiríssimo trabalho apostólico 

e completá-lo, dando pleno cumprimento às 

profecias bíblicas que haviam antecipado as 

realizações modernas globais, como se obser-

vava, de forma espantosa, no Extremo Oriente, 

junto dos povos da China e do Japão, onde a 

Companhia de Jesus era apresentada como a 

grande protagonista: 

São Cirilo, São Jerónimo, Procópio e Teodoreto 

entendem este texto da conversão das gen-

tilidades, que Deus havia de converter por 

meio da pregação do Evangelho, mas não nos 

disseram que gentes fossem ou houvessem 

de ser, porque as não conheciam; porém os 

doutores modernos nos dizem quais elas são. 

O Padre Cornélio, depois do Reverendíssimo 

Cláudio Aquaviva, Geral de sua Religião, diz 

assim: Haec etiam hodie in Japone, Brasilia, 

China, aliisque Indiarum provinciis impleri 

magna laetitia conspicimus: «que se cumpriu 

e está cumprindo esta profecia no Japão, no 

Brasil, na China». (Vieira, 2014a: 194)

A tese histórico-teológica de ter havido uma 

primeira disseminação planetária da men-

sagem cristã cumprida pelos apóstolos era 

entendida como fermento na massa que daria 

frutos plenos séculos depois. Esta ideia está pa-

tente em passos da obra de Vieira, como a sig-

nificativa referência a uma parábola profética 



95

bem elucidativa quanto às etapas históricas da 

difusão evangélica a todo o orbe habitado: 

Ora, na parábola da mulher que escondia 

o fermento em três medidas de farinha, até 

que todo ele ficasse levedado, representa-se, 

com uma comparação decerto que humilde, 

mas muitíssimo ajustada, a história inteira da 

Igreja e todo o desenvolvimento e frutos do 

Evangelho. É que a mulher é a Igreja; as três 

medidas de farinha, a Europa, a África e a Ásia, 

as três únicas partes de que naquele tempo 

constava o mundo; o fermento, o Evangelho 

e a sua pregação, e a totalidade da massa 

fermentada de farinha, a conversão e trans-

formação do mundo inteiro. «É que», escreve 

Teofilacto, «ainda que o fermento seja tão 

pouco, transforma em si toda a farinha, assim 

como vós, ó apóstolos, haveis de transformar 

o mundo inteiro, ainda que sejais poucos». 

(Vieira, 2013a: 480)

Na perspetiva da economia da salvação que 

estrutura uma hermenêutica providencialista 

do devir histórico, tudo isto fazia sentido na 

medida em que a história seguia o seu curso 

numa combinação de luzes e sombras. Cada 

tempo, cada época histórica revelaria, nos di-

ferentes modos da concretização progressiva, 

o plano de Deus para a história humana.

A chamada grande empresa da conversão à 

escala global vai empenhar a Igreja Católica e 

as suas ordens missionárias, que recebem no 

Concílio de Trento um impulso programático 

para este efeito a partir da segunda metade 

do século xvi; mas envolve igualmente os 

estados confessionais católicos e, mais tarde, 

alguns países protestantes, que aceitaram 

assumir esta tarefa religiosa também como 

política e financiar os projetos conducentes 

ao esforço de globalização do cristianismo. 

Ao mesmo tempo, este escopo torna-se uma 

motivação legitimadora para o esforço de ex-

pansão imperial no quadro do processo de es-

tabelecimento das emergentes potências eu-

ropeias em territórios de vários continentes. 

Fé, comércio e novos regimes de domínio im-

perial a nível global imbricam-se num mesmo 

projeto de expansão intercontinental, nem 

sempre sendo fácil destrinçá-los, pois, muitas 

vezes, potenciam-se mutuamente. Por seu 

lado, o ideário de evangelização e conversão 

universal também se torna motor da globali-

zação do conhecimento do mundo todo.

É neste contexto que emerge uma preocu-

pação fundamental e decisiva que subjaz ao 

projeto de pregação da doutrina de Cristo 

em todos os continentes: como realizar a 

conversão de povos tão diferentes entre si 

ao cristianismo? Por um lado, não deixaram 

de aparecer vozes mais otimistas que anun-

ciavam, em tom profético, a conversão uni-

versal de toda a humanidade à Igreja de Cristo 

e, com tal realização, sonhada há tantos sé-

culos, a iminência dos tempos escatológicos 

com a chegada da parusia, ou seja, a última 

vinda do Salvador para julgar os vivos e os 

mortos, encerrar a história e abrir as portas 

definitivas para preencher todas as coisas com 

o não tempo da eternidade. Por outro, com o 



96

passar dos anos e o atrasar dos processos de 

evangelização global devido a uma série de 

obstáculos e dificuldades, outras vozes come-

çaram a repensar o modo como este processo 

poderia realizar-se de forma plena, contando 

menos com o esforço humano. 

Todas estas correntes estavam marcadas pela 

preocupação teológica de procurar traçar 

um cronograma plausível para o horizonte 

esperado de plenificação da História, que, na 

perspetiva da teologia da história cristã, só 

poderia realizar-se com a adesão global de 

todos os povos ao cristianismo. Neste hori-

zonte de perscrutação futura desta realização, 

considerada indispensável, desenvolve-se a 

conceção daquilo que podemos chamar as 

utopias modernas de conversão universal. Con-

soante os quadrantes confessionais cristãos 

— ou também na perspetiva de uma religião 

universalista como era a islâmica, que con-

corria, para este efeito, com a religião cristã —, 

a conversão universal passava pela adesão de 

toda a humanidade aos princípios e práticas 

definidos e pressupostos por cada uma das 

prismáticas visões da plenificação teleoló-

gica da história. Esses projetos de conversão 

global eram vistos como a solução para os 

problemas das sociedades contemporâneas, 

percecionadas como estando a padecer de 

crises graves a vários níveis. Neste sentido, al-

guns destes projetos modernos de conversão 

universal ganham um carácter utópico no seio 

das correntes teológico-filosóficas em que 

se inscrevem. A cultura ocidental acentua, na 

modernidade, dois movimentos filosóficos de 

aperfeiçoamento que se imbricam no desen-

volvimento da ideia de progresso, tendo como 

horizonte uma visão de «terra prometida» que 

se quer atingir: por regresso às origens, a um 

paraíso perdido, ou por palingenesia da His-

tória, com a construção de um tempo perfeito 

na Terra.

Enquadrado neste contexto, Vieira desenvolve 

convictamente o projeto utópico e univer-

salista do V Império, alicerçado em leituras 

proféticas que refletem o seu engenho e en-

vergadura intelectual. Alcançada a conversão 

de todos os povos da humanidade, sem os 

uniformizar culturalmente, orientando-os 

para o horizonte da fé de Cristo e salvaguar-

dando diversos modos de estar social e po-

liticamente, numa concórdia das diferenças, 

Vieira considera então que estarão reunidas 

as condições materiais e espirituais para a 

instauração plena do regime quinto-imperia-

lista em toda a Terra por um tempo longo de 

1000 anos. Este período corresponde à sétima 

idade, o grande sábado, de que o sétimo dia da 

Criação, em que Deus descansou, seria metá-

fora, conforme planifica argumentativamente 

na sua inacabada História do futuro, que de-

pois desenvolverá extensamente n’A chave 

dos profetas (Vieira, 2014a: 574 e ss.).

Vieira carreia, ao longo dos seus escritos pro-

féticos, uma parafernália argumentativa para 

fundamentar a sua visão teleológica de um 

futuro feliz que constituirá o último estádio da 

História, atualizando e acomodando, em favor 



97

da liderança portuguesa, essa maravilhosa as-

sunção de uma idade de paz, concórdia e fé 

sobre a Terra, numa espécie de recuperação 

do paraíso perdido, em que a humanidade vi-

verá em ecologia total, ou seja, em harmonia 

consigo mesma, com a natureza e com Deus. 

Como define Vieira, o V Império, «não só en-

quanto espiritual, senão ainda enquanto tem-

poral, se ordena ao fim último e sobrenatural 

da bem-aventurança [...] nisto se distingue 

dos reinos meramente políticos e humanos 

porque estes têm por fim a conservação e fe-

licidade da terra, e o de Cristo e dos cristãos a 

do Céu» (Vieira, 2014a: 479).

Será, enquanto modo político de governo, um 

império — governado temporalmente por Por-

tugal e espiritualmente pelo Papa Angélico de 

Roma — de concórdia e amor e não de domi-

nação e submissão, cumprindo uma aspiração 

universal presente em todas as civilizações 

humanas. A visão do V Império, na análise de 

Vasco Pulido Valente, não pode ser esclarecida 

apenas pelo conhecimento de que as épocas de 

miséria e de instabilidade costumam inspirar 

teorias de retribuição temporal da virtude: 

O profetismo de António Vieira resulta de tudo 

isso, da tradição formada durante o domínio 

espanhol e mais da circunstância decisiva de 

que, considerando-se a missão o conteúdo real 

da História, Portugal — aos olhos de um obser-

vador contemporâneo — havia desempenhado 

e continuava a desempenhar no mundo uma 

ação de valor dramático. (Valente, 1980: 215)    

De muitos modos, Vieira espelha na cons-

trução do edifício argumentativo do seu pro-

jeto utópico do V Império as preocupações, 

as dificuldades e as soluções metodológicas 

observadas na empresa missionária em curso 

de conversão de povos das mais diversas 

geografias do planeta Terra no seu tempo, 

nomeadamente com o grande protagonismo 

e investimento da sua Companhia de Jesus no 

projeto de conversão universalizante. O V Im-

pério, pensado pela via utópica, seria a grande 

solução para resolver as aporias, os obstá-

culos intransponíveis para a concretização 

desse «sonho divino» da reunião de todos os 

povos na fé em Cristo, compaginando-o com a 

realização do sonho mais humano da paz uni-

versal, que parecia muito longe de ser alcan-

çada no seu tempo. Em suma, a conversão uni-

versal seria a condição necessária para essa 

profetizada e desejada «revolução» universal 

que concretizaria os sonhos humanos de um 

mundo justo e fraterno.

Projeto de Educação do homem todo 
segundo Padre Manuel Antunes

Paradigma-espelho do Padre António Vieira é 

o caso do Padre Manuel Antunes. Perfilhando 

plenamente a espiritualidade inaciana da ação 

que Vieira já tinha testemunhado através de 

todo um percurso de vida e entrega à missão 

que abraçou, o Padre Manuel Antunes é um 

homem no seu tempo e à frente dele — é-o 

no seu tempo, porque não vive alheado das 

grandes angústias e das grandes esperanças 



98

que marcaram a história da sua época; é-o à 

frente, porque, apartando-se de análises super-

ficiais e imediatistas dos grandes problemas 

que inquietavam o mundo, consegue perscrutar 

caminhos prospetivos distintos, por vezes com 

uma acuidade impressionante, o que garante a 

vitalidade atual dos seus escritos. 

Considerado uma das figuras maiores da in-

telectualidade portuguesa do século xx, foi 

a docência na Faculdade de Letras de Lisboa 

como professor de Cultura Clássica e de Filo-

sofia que lhe granjeou fama de mestre exce-

cional, passando a ser admirado com notável 

unanimidade pelas várias gerações de alunos 

(cerca de 17 mil) que passaram pelas suas 

aulas. Além de ter ficado na memória dos que 

o conheceram como uma espécie de mito do 

pedagogo, aquele que foi capaz de associar de 

forma perfeita a teoria à prática e o ensino à 

vida, Manuel Antunes produziu também um 

conjunto de textos de reflexão pedagógica. 

Em 2005, foi promovida uma homenagem 

nacional na comemoração dos 20 anos da 

sua morte que culminou com a realização do 

«Congresso Internacional Padre Manuel An-

tunes — Interfaces da Cultura Portuguesa e 

Europeia», nos dias 15, 16 e 17 de dezembro, 

em Lisboa e na Sertã, dedicado ao estudo da 

sua vida e pensamento e com a edição crítica 

dos primeiros volumes da sua obra completa, 

reunindo um deles os seus textos sobre Pai-

deia: Educação e sociedade. 

Exercendo o seu múnus intelectual e peda-

gógico, Manuel Antunes reflete, com especial 

incidência nos anos 60 e 70 do século xx, sobre 

os grandes problemas, desafios e novos mo-

delos antropológicos e sociais emergentes da 

sociedade pós-industrial e da emergente so-

ciedade de informação. Os valores e contra-va-

lores, os novos ideais que povoam a juventude 

e lhe configuram um determinado horizonte de 

futuro, as aspirações e inquietações do homem 

contemporâneo, a emergência do ligeiro mo-

delo do homem light a que chama portugues-

mente de «homem-espuma» são problemati-

zados por este pedagogo atento e preocupado 

com as derivas da sociedade hodierna. 

Manuel Antunes não fica somente pelo ques-

tionamento, mas propõe um novo paradigma 

sociocultural assente num projeto de edu-

cação totalizante de raiz personalista e na 

formação de um novo modelo de homem: o 

homo misericors que possa suplantar ao homo 

mechanicus da automizadora e serializadora 

era industrial e tecnológica. 

Bem à maneira clássica, Manuel Antunes 

pensa a questão da educação na sua relação 

intrínseca com a cultura e a sociedade. Pre-

tende estabelecer as balizas de uma autêntica 

Paideia, em que o projeto educativo pressu-

ponha um projeto de cultura, um projeto de 

homem e de sociedade a construir. Considera 

altamente deficitários e até perigosos os pro-

jetos de educação como mera instrução, que 

apenas visem a transmissão de uma techne. 



99

A educação permanente é aquela que con-

cerne o «homem todo e todo o homem». 

O homem todo: da matriz ao túmulo e em todas 

as dimensões da sua personalidade realmente 

humana desde o físico ao mental e englobando 

o afectivo, o profissional (ou técnico), o cientí-

fico, o estético, o moral e o religioso. O homem 

todo é aquele a quem assiste a capacidade de 

se relacionar com o todo, o único ser da na-

tureza dotado de tal capacidade. O homem 

todo é um ser a quem foi aberta a possibili-

dade de apreender o todo, de visar o todo, de 

«intencionar» o todo, de «sentir» o todo, de ter 

horizontes tão largos como o próprio universo 

e tão profundos como o próprio Infinito. (An-

tunes, 2008a: 110-111)

O que, pois, importa garantir é a conceção de 

um plano de formação/construção global da 

pessoa humana, que o autor da obra Paideia, 

Werner Jäeger, traduz pelo conceito de Bildung, 

claro está, no quadro de uma «cultura», enten-

dida, à maneira grega, como «a totalidade da 

sua obra criadora» de um povo.8 Neste sen-

tido, o Padre Manuel Antunes declarou numa 

espécie de manifesto fundante daquilo que 

entendia ser o horizonte de exigência e meta 

de um projeto educativo global: 

Uma educação ou é total ou simplesmente 

não é. Uma educação ou tem em conta todas 

8 Cf. Werner, 1989. Citamos esta tradução publicada pela casa editora da Universidade de Brasília pelo significado especial dela ter sido 
melhorada com sugestões do Padre Antunes, conforme agradece o tradutor Artur M. Parreira logo à entrada desta edição em Língua 
Portuguesa: «[…] ao Reverendo Dr. Pe. Manuel Antunes, ilustre Professor […] da Faculdade de Letras de Lisboa, deixo o meu reconheci-
mento pela gentileza da suas sugestões e bom acolhimento dispensado aos problemas que se me depararam» (p. 6)

as aspirações do homem ou não passa de um 

logro. Pretender construir uma «ciência» da 

educação sem que nela influa, para nada, nem 

a moral nem a metafísica é edificar sobre a 

areia. É o todo do homem que está em causa 

e não apenas a inteligência. E esse todo, como 

diz Blondel, joga-se na acção que é o centro 

da vida. (Antunes, 2008d: 175)

Atento aos dinamismos da cultura interna-

cional (a Brotéria e a sua riquíssima biblioteca 

eram uma espécie de placa giratória de circu-

lação, atualização e divulgação de saber, basta 

ter em conta o elevado número de revistas 

internacionais assinadas e permutadas e os 

livros recebidos e recenseados pelos reda-

tores deste periódico), e como analista sagaz 

da evolução vertiginosa da sociedade, publica 

reflexões muito lúcidas e até visionárias que 

anteciparam tendências e a afirmação de pro-

blemas que então ainda mal emergiam em 

Portugal. Basta ler os seus artigos de fina aná-

lise psicossociológica sobre o perfil da juven-

tude dos anos 60, sobre a crise de autoridade, 

sobre a alienação, sobre a informação/defor-

mação, sobre a violência, sobre os radicais e 

convencionais, sobre sexo e consumo, etc., 

para depararmos com um desenho em relevo 

do quadro mental e cultural daquela que veio 

a ser chamada a sociedade pós-moderna. Além 



100

destes textos emblemáticos, gostaríamos de 

pôr aqui em destaque um outro texto bre-

víssimo intitulado «O homem-espuma», que 

enuncia e antecipa pistas de análise configu-

radas mais tarde nas noções do pós-moderno 

homem light, da mentalidade psi e da sedução 

do non stop típicas da chamada Era do Vazio, 

desenvolvidas entretanto por autores como 

Gilles Lipovetsky no seu Ensaio sobre o indivi-

dualismo contemporâneo (1989). 

A conversão pela pedagogia 
antunesiana: a possibilidade 

de um homem novo no mundo atual
Feita a radiografia do homem e da sociedade 

hodiernos, cumpre então passar à reflexão 

sobre um projeto de educação que seja capaz 

de construir um homem novo, que desbrave 

um novo caminho capaz de superar o modelo 

de homem que a era industrial e pós-indus-

trial esculpiu: o paradigma do homo mecha-

nicus e do homem consumista. O ideal que 

Manuel Antunes propõe como horizonte de 

construção, e que em nosso entender concre-

tiza um modelo de conversão integral do ser 

humano na contemporaneidade, é o de homo 

misericors, um homem não mecanizado, mas 

um homem com coração passível de realizar 

todas as dimensões da sua humanidade: in-

teligência, sensibilidade, espiritualidade... 

Donde a pergunta preliminar várias vezes re-

petida por Manuel Antunes — pergunta prévia 

e resposta que devem preceder de forma fun-

dante qualquer projeto de educação: «Que 

se pretende fazer do homem?»  (Antunes, 

2008c: 152). E a esta pergunta orientadora 

associa a evocação da consciência de que «o 

homem sem educação […] é apenas uma pos-

sibilidade» (Antunes, 2008d: 170). Na linha de 

pensamento de autores como M. Blondel e G. 

Marcel, a educação é entendida como um ca-

minho de libertação do homem e de conquista 

de uma sã autonomia, em luta permanente 

contra a despersonalização. Para realizar esse 

fito, concebe a educação fundamentalmente 

como uma espécie de ação. Uma ação que seja 

acima de tudo «promotora e instauradora de 

valores» (Antunes, 2008d: 174).

Neste sentido, o projeto pedagógico a partir 

de Manuel Antunes evidencia uma intencio-

nalidade assumida, coerente e teleológica, 

porque orientada para a concretização plena 

do homem na sua mais íntima possibilidade 

substancial e própria. Trata-se assim de um 

constructo refletido e orientado, assente em 

bases sólidas que permitam um resultado 

mais harmónico e enraizado num projeto de 

cultura que entende o homem enquanto ser 

integral e social, abarcando uma plenitude 

formativa que concerne, inevitavelmente, «o 

homem todo e todo o homem». Por esse mo-

tivo, Manuel Antunes não prescinde de mo-

delos e princípios diretivos:

Toda a verdadeira educação exige princípios e 

exige modelos. Sem princípios não pode haver 

orientação digna desse nome e sem modelos 



101

não pode existir humanização autêntica. Por 

isso, uma educação totalmente não-directiva, 

uma educação reduzida a não ser mais do que 

a expressão de um puro espontanismo, é tão 

inexistente como a quimera ou tão impen-

sável como a quadratura do círculo. (Antunes, 

2008f: 115) 

Como recorda o mesmo jesuíta no mesmo 

texto, ao contrário do que acontecia com as ci-

vilizações anteriores, nomeadamente a antiga 

— grega e romana —, mas também a medieval 

e moderna, que tinham no fator memória um 

ponto nevrálgico da educação, com os seus 

modelos e exemplos transpostos do passado 

para o presente, a cultura contemporânea 

inverte o sentido e toma o futuro como ele-

mento dominador. Esta inversão do passado 

pelo futuro comporta em si uma dificuldade 

conceptual, assente desde logo no carácter 

marcadamente imprevisível desse horizonte 

potencial, não obstante a capacidade cada vez 

mais avançada de se conseguirem projeções 

mais ou menos prováveis. Não deixam, con-

tudo, de ser essencialmente projeções.

No contexto globalizado em que hoje vi-

vemos, onde, por um lado, a comunicação e o 

contacto com um Outro distante se tornaram 

praticamente instantâneos, dada a voracidade 

da ação dos media, dos meios técnicos e da 

emergência de ferramentas de partilha mútua 

como o são as redes sociais, e, por outro lado, o 

individualismo crescente que confunde a per-

sonalização do homem, enquanto ser-pessoa, 

com um egoísmo ludibrioso que finge liber-

tar-se da massificação estulta, para mais nela 

penetrar, como pensar uma educação per-

manente e integral que procure edificar um 

futuro mais justo, mais igual e mais pleno? 

Entre a dificuldade de prever o futuro e os 

desafios que ele nos apresenta num contexto 

já globalizado, surge a necessidade de rever 

modelos e princípios de educação, por forma a 

problematizar ideias e aventar possibilidades 

que procurem a formação integral e adequada 

do homem, dando conta de todas as suas di-

mensões, sejam elas intelectuais, espirituais, 

técnicas, materiais ou sociais. A formulação 

tríptica de Augusto Comte «saber para prever 

para poder» é, por isso, atualizada por Manuel 

Antunes e ganha novo vigor: «formar para 

imaginar para edificar», porque «o mundo de 

amanhã — o mundo humano, sobretudo — será 

muito mais realidade a construir do que es-

quema a prever» (Antunes, 2008f: 118),

Cumpre-nos lembrar, e na sequência do que 

temos vindo a salientar, que este ideal de for-

mação total de todo o homem e do homem todo 

não deixa de se inscrever na mais genuína tra-

dição humanista e pedagógica da Companhia 

de Jesus. O ideal inaciano de conversão inte-

rior e omnímoda e a edificação de um homem 

novo renascido pela adesão plena ao Evan-

gelho: paradigma antropológico transfigurado 

pela relação com Cristo, segundo a caminhada 

proposta pelos Exercícios espirituais de Santo 

Inácio de Loyola. À semelhança de Vieira, tra-

ta-se da edificação do homem crístico. Uma 



102

conversão e uma recriação do homem que 

passe por uma ascese espiritual, mas também 

por um caminho de educação total: da inte-

ligência e do coração, da razão e dos afetos 

à luz de um ideal alto e mobilizador da von-

tade e de todas as faculdades humanas. O 

projeto inaciano de educação transformista 

visa em última instância a transformação da 

sociedade, a construção de um mundo melhor, 

partindo sempre da transformação interior de 

cada homem (cf. Franco, 1999: 133 e ss.). Não 

se trata, todavia, de uma educação circular, 

fechada, mas uma educação aberta a tudo o 

que é humano e bem direcionada em termos 

de sentido. Este ideal educativo foi bem recu-

perado e aplicado pelo célebre jesuíta Pedro 

Arrupe, que presidiu como Superior Geral aos 

destinos da Companhia de Jesus no período 

pós-conciliar (desde 1965). O Padre Pedro Ar-

rupe, que Manuel Antunes muito admirava e 

seguia, soube interpretar o ideal primigénio 

do potencial do projeto educativo inaciano e 

propô-lo como sinal e exigência de renovação 

e de modernidade da Ordem dos Jesuítas (cf. 

Arrupe, 1981).

 A preocupação com o homem e com o modelo 

de humanidade e de sociedade a construir, 

bem patente nos textos aqui reunidos, não 

deixa de ser uma presença transversal a toda 

a obra e a toda a ação pedagógica e intelec-

tual do Padre Manuel Antunes. Neste sentido, 

tem toda a pertinência a classificação global 

proposta por Manuel Ferreira Patrício para a 

obra antunesiana no seu todo: 

[...] toda a obra do Pe. Manuel Antunes é pe-

dagógica. Ou melhor: antropagógica. Com 

efeito, o homem está no centro das suas preo-

cupações. A vida de Manuel Antunes foi habi-

tada pelo cuidado pelo homem. Ele não quis, 

no entanto, apenas conhecer e compreender 

o homem. Quis, com efeito, ajudar o homem 

a ser homem, a formar-se tão plenamente 

quanto possível como homem, a viver a sua 

vida de homem sob o signo do contínuo e 

exigente movimento de aperfeiçoamento. (Pa-

trício, 1985: 297)

Considerações finais
Aflorámos, neste artigo exploratório, apenas 

alguns temas fortes a partir de um fito her-

menêutico que permite compreender a mo-

delação espiritual inaciana como caminho de 

conversão representada em dois exemplos de 

vida e obra concretos. A pluriformidade dos 

escritos de ambos os autores aborda muitos 

outros temas de interesse para a compreensão 

de uma espiritualidade comprometida em 

apontar caminhos de vida autêntica a cada 

homem e mulher entendidos como seres si-

tuados no tempo, mas com vocação à eterni-

dade a que deviam aspirar e para a qual deve-

riam orientar toda a sua vida.

No caso particular de Vieira, podemos sa-

lientar a reflexão em torno dos vícios e dos 

seus prejuízos para o progresso humano e 

espiritual e, nesta linha, a importância de de-

dicar o tempo e as energias a tarefas e ativi-

dades úteis e construtivas, vituperando o uso 



103

perdulário das horas. A inanidade da vida e a 

condição imperfeita do ser humano de valor 

relativo diante da grandeza do cosmos é um 

dos outros temas recorrentemente batidos 

pelo pregador, especialmente nos sermões do 

Advento e da Quaresma em favor do apelo 

aos valores da humildade num quadro de uma 

cultura social de vaidade e de aparência. 

Encontramos, por seu turno, ressonâncias 

claras deste apelo de mudança em Manuel 

Antunes, não apenas na proposta alternativa 

que apresenta ao homem mecanizado e es-

vaziado da sua própria essência, mas também 

em reflexões que se detêm nas grandes ques-

tões nacionais e internacionais do seu tempo. 

A significativa reflexão antunesiana sobre o 

contexto e os desafios da transição da Dita-

dura para a construção de um regime demo-

crático possibilitado pela Revolução do Cravos 

de 25 de abril de 1974, consignada no livro 

Repensar Portugal, defende a necessidade de 

uma verdadeira conversão de mentalidades 

onde a educação terá um papel central — uma 

conversão à democracia. Só com esta verda-

deira conversão aos ideais de cidadania de-

mocrática será possível edificar um regime 

aberto e participativo que perdure no tempo 

e desenvolva efetivamente o país (Antunes, 

2008e). Por outro lado, Manuel Antunes não 

deixa também de evidenciar uma preocu-

pação insistente perante um mundo bipolari-

zado e dominado por duas grandes potências 

(EUA e URSS), que poderiam levar a humani-

dade a um fim dramático. Apesar de assumir o 

descrédito que a literatura utópica conheceu, 

Manuel Antunes defende uma utopia mais 

modesta e possível, ou melhor, uma revolução 

pela utopia (afinal, como ele aponta: teria 

sido possível uma Declaração Universal dos 

Direitos Humanos sem utopia?) — uma autên-

tica e profunda conversão das mentalidades 

em contexto global comprometida com uma 

ideia de cultura integradora e plena, que não 

pode deixar de se conciliar com um projeto 

de educação direcionado e vocacionado para 

todo e cada um:

Mas se formos mais modestos, persistentes e 

indulgentes, se pensarmos na «categoria» do 

possível em vez de embarcarmos, sem mais, no 

batel esguio do desejável ideal, então conclui-

remos que, apesar de todas as decepções, de 

todos os retrocessos, relativos, e de todas as 

«quedas na história», valeu a pena lutar contra 

o presente pela construção de um mundo 

mais pacífico, mais racional e mais humano. 

(Antunes, 2008b: 517)

As obras destes autores são profusas em abor-

dagens passíveis de serem estudadas e com-

preendidas à luz de uma espiritualidade rica 

assente num compromisso de consagração 

sólido e comprometido com a orientação do 

curso da história humana ad maiorem Dei glo-

riam, que implica uma ação tendo como hori-

zonte a excelência. 

Bibliografia
Abrantes, E. e Franco, J.E. (dirs.) (2025). História 
global da espiritualidade e da mística em Por-
tugal. CEP, Lisboa. T. I, Vol. I;   



104

Antunes, M. (2007). Companhia de Jesus e o 
seu humanismo. Em: Obra Completa do Padre 
Manuel Antunes, sj. Fundação Calouste Gulben-
kian. Lisboa. T. IV;

Antunes, M. (2008a). A educação permanente: 
Teoria e prática. Em: Obra Completa do Padre 
Manuel Antunes, sj. Fundação Calouste Gul-
benkian. Lisboa. T. II;

Antunes, M. (2008b). As relações internacio-
nais, hoje e amanhã. Em: Obra Completa do 
Padre Manuel Antunes, sj. Fundação Calouste 
Gulbenkian. Lisboa. T. III; Vol. II;

Antunes, M. (2008c). Da educação como poder 
numa época de crise. Em:  Obra Completa do 
Padre Manuel Antunes, sj. Fundação Calouste 
Gulbenkian. Lisboa. T. II;

Antunes, M. (2008d). Educação e sociedade in-
dustrial. Em: Obra Completa do Padre Manuel 
Antunes, sj. Fundação Calouste Gulbenkian. 
Lisboa. T. II; 

Antunes, M. (2008e). Repensar Portugal. Em: 
Obra Completa do Padre Manuel Antunes, sj. 
Fundação Calouste Gulbenkian. Lisboa. T. III, 
Vol. I;

Antunes, M. (2008f). Uma educação para 
amanhã. Em: Obra Completa do Padre Manuel 
Antunes, sj. Fundação Calouste Gulbenkian. 
Lisboa. T. II; 

Arrupe, P. (1981). Um projecto de Educação. Li-
vraria A. I./Editoral A. O. Porto/Lisboa; 

Balthasar, H. (1967). Spiritus Creator, Skizzen zur 
Theologie III. Johannes Verlag. Einsiedeln;    

Barros, A. (1746). Vida do apostólico padre An-
tónio Vyeira da Companhia de Jesus, chamado 
por antonomásia o Grande. Na nova oficina Sil-
viana. Lisboa; 

Calafate, P. (2009). Escolástica peninsular no 
pensamento antropológico de Vieira. Em: J.E. 
Franco (coord.). Entre a selva e a corte: Novos 
olhares sobre Vieira. Esfera do Caos. Lisboa;

Casalilla, Y. (2021). Os impérios ibéricos e a glo-
balização da Europa — Séculos XV a XVII. Temas 
e Debates. Lisboa; 

Castro, A. (2008). O essencial sobre o Padre An-
tónio Vieira. INCM. Lisboa;

Didier, H. (1999). O Padre Vieira e os Exercícios 
Espirituais. Em: Terceiro Centenário da Morte do 
Padre António Vieira — Congresso Internacional: 
Actas. UCP/Companhia de Jesus. Braga. Vol. 2;

Didi-Huberman, G. (2012). Imagens apesar de 
tudo. KKYM. Lisboa;

Dupuy, M. (1990). Spiritualité. Dictionnaire de 
Spiritualité ascétique et mystique doctrine et 
histoire. Beauchesne. Paris. T. 14;

Franco, J. (1999). Brotar Educação: História da 
Brotéria e do seu pensamento pedagógico. 
Roma Editora. Lisboa; 

Franco, J. e Pereira, P. (dirs.) (2020). Revisitar 
Vieira no Século XXI. Imprensa da Universidade 
de Coimbra. Coimbra. 2 Vols.; 

Franco, J. e Rico, H. (coords.) (2007). Padre Ma-
nuel Antunes (1918-1985): Interfaces da Cultura 
Portuguesa e Europeia. Porto. Campo das Letras;

Garcia, M. (1997). Xavier, heterónimo de Vieira. 
Brotéria, 145, 4-5: 437-467;

Jurado, M. Ruiz et al. (2001). Ejercicios Espiri-
tuales. Diccionario histórico de La Compañía de 
Jesús. Institutum Historicum, S.I./Universidad 
Pontificia de Comilas. Roma/Comilas. Vol. II;

Lamelas, I. (2014). Padres da Igreja e pais do 
monaquismo: Na génese da vida consagrada e 
da identidade europeia. Em: J.E. Franco e L.M. 
de Abreu (coords.). Para a história das ordens e 
congregações religiosas em Portugal, na Europa 
e no mundo. Paulinas. Lisboa. Vol. 1;

Lipovetsky, G. (1989). A era do vazio. Ensaio 
sobre o individualismo contemporâneo. Relógio 
d’Água. Lisboa;

Loyola, I. (1983). Exercícios espirituais. (Trad. de 
Vital Dias Ferreira, sj). A.O. Braga;

Lourenço, E. (2014). As ordens e a cultura euro-
peia. Em: J.E. Franco e L.M. de Abreu (coords.). 
Para a história das ordens e congregações reli-
giosas em Portugal, na Europa e no mundo. Pau-
linas. Lisboa. Vol. 1;



105

Lowney. C. (2006). Liderança heroica: As me-
lhores práticas de uma companhia com 450 anos 
que mudou o mundo. Verbo. Lisboa; 

Patrício, M. (1985). Notas sobre o pensamento 
pedagógico de Manuel Antunes. Brotéria, 121: 
297-316;

Rodrigues. M. (1997). António Vieira e os seus 
santos: O encontro inevitável com Inácio de 
Loyola. Brotéria, 145, 4-5: 417-436;

Saraiva, A. (1996). O discurso engenhoso: En-
saios sobre Vieira. Gradiva. Lisboa; 

Urbano, C. (2009). O Padre António Vieira e a 
Companhia de Jesus. Em: J.E. Franco (coord.). 
Entre a selva e a corte: Novos olhares sobre 
Vieira. Esfera do Caos. Lisboa;

Valente, V.P. (1980). A sociedade, o Estado e a 
história na obra de António Vieira. Em: Estudos 
sobre a crise nacional. INCM. Lisboa;

Vieira, A. (2013a). A chave dos profetas, II e III 
— Obra completa padre António Vieira. (dir. de 
J.E. Franco e P. Calafate). Círculo de Leitores. 
Lisboa. T. III, Vol. VI;

Vieira, A. (2013b). Carta ao Padre Provincial do 
Brasil. Em: Cartas da missão, Cartas da prisão 
— Obra completa padre António Vieira. (dir. de 
J.E. Franco e P. Calafate). Círculo de Leitores. 
Lisboa. T. I, Vol. II, pp. 56-66;

Vieira, A. (2013c). Sermão da Epifania. Em: Ser-
mões do Advento, do Natal e da Epifania — Obra 
completa padre António Vieira. (dir. de J.E. Franco 
e P. Calafate). Círculo de Leitores. Lisboa. T. II, 
Vol. I, pp. 352-396;

Vieira, A. (2013d). Sermão das exéquias do 
conde de Unhão Dom Fernão Teles de Me-
neses de feliz memória. Em: Sermões fúnebres 
— Obra completa padre António Vieira. (dir. de 
J.E. Franco e P. Calafate). Círculo de Leitores. 
Lisboa. T. II, Vol. XIV, pp. 180-200;

Vieira, A. (2014a). Livro anteprimeiro da His-
tória do futuro. Em: História do futuro — Obra 
completa padre António Vieira. (dir. de J.E. Franco 
e P. Calafate). Círculo de Leitores. Lisboa. t. III, 
vol. I; 

Vieira, A. (2014b). Sermão de Santo Inácio, 
Fundador da Companhia de Jesus. Em: Sermões 
hagiográficos I — Obra completa padre António 
Vieira. (dir. de J.E. Franco e P. Calafate). Círculo 
de Leitores. Lisboa. T. II, Vol. X, pp. 485-513;

Vieira, A. (2014c). Sermões de São Francisco Xa-
vier — Obra completa padre António Vieira. (dir. 
de J.E. Franco e P. Calafate). Círculo de Leitores. 
Lisboa. T. II, Vol. XII;

Werner, J. (1989). Paideia, A formação do homem 
grego. Martins Fontes/Editora Universidade de 
Brasília. São Paulo.


