
70

E-
LE

TR
A

S 
CO

M
 V

ID
A 
—

 N
.º 

14
 J

A
N

EI
R

O
/J

U
N

H
O

 D
E 

20
25

: p
p.

 7
0-

84

A conversão como lógica de conhecimento existencial: 
Diálogo entre filosofia e ontologia inaciana em Karl Rahner

Conversion as a logic of existential knowledge: 
Dialogue between philosophy and Ignatian ontology in Karl Rahner

Alex Villas Boas1

1 Universidade Católica Portuguesa, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-2779-1108.

Resumo: o presente texto propõe uma lei-
tura filosófico-teológica da conversão a 
partir da espiritualidade inaciana reinter-

pretada por Karl Rahner (1904-1984), um dos 
teólogos mais influentes do século xx e figura 
central na viragem antropológica da teologia 
contemporânea. A sua obra marca o início de um 
novo capítulo do pensamento teológico, ao inte-
grar a experiência humana como lugar herme-
nêutico da revelação e ao promover um diálogo 
fecundo com os saberes filosóficos e científicos 
do seu tempo. Inspirado pela ferida de Pamplona 
e pelo itinerário de Inácio de Loyola, este estudo 
compreende a conversão não apenas como um 
evento religioso, mas como uma transformação 
cognitiva e afetiva da subjetividade, um pro-
cesso de transcendência que envolve razão, 
vontade e sensibilidade. Em diálogo com os fi-
lósofos clássicos e modernos, argumenta-se que 
a experiência da conversão pode ser entendida 
como um movimento de autoconhecimento e 
de escuta do sentido, no qual o ser humano se 
descobre como ser de discernimento. Assim, a 
conversão torna-se uma categoria hermenêu-
tica privilegiada para pensar a unidade entre 
pathos, lógos e práxis, revelando-se como forma 
originária do saber teológico e como horizonte 
da reflexão filosófica contemporânea.
Palavras-Chaves: Conversão; Karl Rahner; Espi-
ritualidade Inaciana; Conhecimento existencial.

Abstract: The present text proposes a phil-
osophical-theological reading of conversion 
based on Ignatian spirituality as reinterpreted by 
Karl Rahner (1904–1984), one of the most influ-
ential theologians of the twentieth century and 
a central figure in the anthropological turn of 
contemporary theology. His work marks the be-
ginning of a new chapter in theological thought 
by integrating human experience as a herme-
neutical locus of revelation and by fostering a 
fruitful dialogue with the philosophical and 
scientific knowledge of his time. Inspired by the 
wound of Pamplona and the itinerary of Ignatius 
of Loyola, this study understands conversion not 
merely as a religious event but as a cognitive 
and affective transformation of subjectivity — a 
process of transcendence involving reason, will, 
and sensibility. In dialogue with both classical 
and modern philosophers, it is argued that the 
experience of conversion can be understood as 
a movement of self-knowledge and of heeding 
meaning, in which the human being discovers 
himself as a discerning subject. Thus, conversion 
becomes a privileged hermeneutical category 
for thinking the unity of pathos, logos, and 
praxis, revealing itself as an original form 
of theological knowledge and as a horizon for 
contemporary philosophical reflection.
Keywords: Conversion; Karl Rahner; Ignatian 
Spirituality; Existential knowledge.

https://doi.org/10.53943/ELCV.0225_70-84



71

Introdução
As principais fontes rahnerianas sobre os Exer-

cícios espirituais de Inácio de Loyola2 são as 

Meditações sobre os exercícios (1965) e A prá-

tica da existência sacerdotal (1970),3 reunidas 

no volume Ignatianischer Geist (2006) das 

Obras Completas (Sämtliche Werke), dedicado à 

espiritualidade inaciana.

A temática dos Exercícios espirituais percorre 

toda a obra de Rahner, que em diversos mo-

mentos retoma esta inspiração, de modo 

particular em O dinâmico na Igreja (1958), ao 

tratar da dinâmica da graça no seio do cris-

tianismo e das transformações provocadas na 

prática e na consciência eclesial. Nessa pers-

petiva, o discernimento surge como categoria 

central para a disposição e para a cooperação 

com a ação penumatológica, sendo esse o fun-

damento da tradição inaciana.

No âmbito do projeto teológico de Karl Rahner, 

Inácio de Loyola é considerado um «radical 

“existencialista” cristão» [radikaler christlicher 

„Existencialist“] (Rahner 1965: 23) e o protó-

tipo de uma mudança de época (Rahner, 1978: 

45). Rahner vê nos Exercícios espirituais uma 

«lógica de conhecimento existencial», por 

um lado, fundada na experiência da «oração» 

como movimento divino no humano, mani-

2 A partir deste ponto será utilizada a sigla EE para se referir, de forma geral, os Exercícios espirituais de Santo Inácio de Loyola. No 
que respeita ao uso do texto autoral de Inácio de Loyola, adotar-se-á a versão presente nas Obras Completas, vol. 86 da Biblioteca de 
Autores Cristianos (BAC).

3 Nomeadamente, Betrachtungen zum Ignatianischen Exerzitienbuch (1965) e Einübung Priesterlicher Existenz (1970). 

festa como autocomunicação «de Deus e da 

sua graça unicamente», e, por outro lado, o 

percurso existencial que procura discernir um 

itinerário pelo qual aquele que busca precisa 

decodificar existencialmente tal comunicação 

divina como graça que conduz a existência 

à maior liberdade de escolha diante de seus 

condicionamentos, nomeadamente tal deco-

dificação se dá em um movimento de busca 

de sentido, como ponto de partida dos EE no 

século xx (Rahner, 1965: 12-13). 

O facto de os EE pertencerem ao conjunto 

da literatura mística do século xvi exige uma 

razão sensível para compreender como os 

Exercícios se expressam na sua linguagem, 

de modo a dissipar as «aparências» de «algo 

óbvio e trivial». A mistagogia inácio-rahne-

riana é compreendida em chave existencial, 

portanto, como gnose (próximo ao sentido 

que Hans Jonas dá ao termo, e ao sentido de 

que o cristianismo primitivo fez uso, antes da 

emergência do gnosticismo), ou seja, como 

processo de conhecimento que designamos 

aqui de logopático, pela sua capacidade de 

mover os afetos (EE, n.º 363), [pathos] em di-

recção ao que confere sentido à vida humana 

[lógos], concretizando-se num projecto de vida 

[práxis] como [re]invenção da própria exis-



72

tência [poiésis] (Villas Boas, 2016: 175-202; 

Rahner, 1958: 77-79). 

Com efeito, a mistagogia pode ser lida em 

chave filosófica, como preambula fidei e, por 

isso, pela sua natureza estritamente racional, 

seria necessário ater-se epistemologicamente 

ao processo gnosiológico, isto é, noético, vendo 

na mística, para além do que se designou 

como experiência de Deus, também uma 

forma de conhecimento antropológico e, mais 

precisamente, existencial (Vaz, 2000: 15-31). É 

evidente que a leitura teológica, sob o rigor 

do pensamento que a filosofia exige, não pode 

esquivar-se dessa condição antropológica; 

contudo, inclui na sua perspetiva como alte-

ridade radical ou como exercício de hetero-

logia, para pensar como Michel de Certeau 

(1986), um núcleo misterioso e irredutível 

à lógica conceptual e aos seus princípios de 

não contradição, pela sua natureza de excesso 

de sentido. Deste modo, a fenomenologia da 

gnose mistagógica não se aplica apenas ao 

movimento existencial e aos seus resultados 

possíveis, mas também, e essencialmente, 

àquilo que provoca esse movimento, ao nú-

cleo mistérico que o cristianismo denominou 

como Mistério do Deus Trindade, sem com 

isso pretender limitar-se a uma linguagem 

da essência, sem dar atenção à essência da 

linguagem, ou seja, à própria existência, lugar 

onde se pode perceber o Mistério movente da 

vontade humana de sentido.

Rahner, em parceria com Viktor Frankl, psi-

quiatra e sobrevivente de cinco campos de 

concentração, por sua ascendência judaica, 

desenvolveram um programa de rádio como 

projeto de intervenção e prevenção ao sui-

cídio (considerado de sucesso), em que para 

ambos o logos era concebido como maior que 

a lógica, e como a apropriação de sentido para 

a vida pela qual a existência ganha rumo e 

coerência (Frankl e Rahner, 2024). Nesta com-

preensão, apesar dos completos momentos de 

absurso existencial, como foram os campos 

de concentração, a vida era pensada como 

sendo capaz de sentido, e a pergunta por este 

emerge exatamente no momento em que o 

mesmo se esvai. 

Para ambos a liberdade humana reside na 

capacidade de se desprender de si mesmo e 

de ir ao encontro da sua vontade de sentido. 

Isso constitui a «essência propriamente dita 

da existência humana» (Frankl, 2003: 159). Tal 

liberdade tem início na consciência, dimensão 

espiritual ou noética, que funciona como um 

«órgão de sentido» e um fenómeno primário, 

ou seja, é pré-lógica, e revela-se como essen-

cialmente «intuitiva», por estar imersa no in-

consciente e ser o seu prolongamento. Tal como 

o eros, o ethos é intuitivo, e apenas depois é 

passível de racionalização. A consciência é um 

«instinto ético», tal como uma «consciência 

artística» que opera por um «inconsciente es-

tético». A «intuição» é uma antecipação pelo 

espírito humano daquilo que pode vir a ser e 

opera como «inspiração», na qual se produz 



73

a «voz da consciência» (Frankl, 2004: 26-68). 

De modo semelhante ao processo psicana-

lítico da neurose, quando o inconsciente (Id) 

irrompe na consciência (Ego), a «consciência», 

na logoteoria, manifesta-se no momento em 

que o eu (espiritual) penetra o «inconsciente» 

e deixa emergir os seus sentimentos mais pro-

fundos. Assim, a existência propriamente hu-

mana é a existência espiritual, ou ainda a au-

totranscendência, na medida em que a pessoa 

«interiormente» pode ser mais forte do que os 

seus condicionamentos «externos» e crescer 

para além de si mesma (Frankl, 2005: 68-72). 

Para as religiões, a «voz da consciência» é ex-

pressão simbólica do Mistério. Frankl, contudo, 

não pretende definir Deus, mas pensar a capa-

cidade humana de transcender limites como 

traço ontológico. No homo religiosus, a cons-

ciência é diálogo com o transcendente; para 

o irreligioso, é instância última e imanente. 

Essa diferença não implica oposição, pois 

a liberdade de escolher o próprio caminho 

permanece comum a ambos (Frankl, 2004: 

42-43). A religiosidade é, portanto, inerente 

ao ser humano enquanto busca de sentido; e 

quem o procura já participa de uma atitude 

religiosa, mesmo sem religião. Frankl valoriza 

as tradições, mas propõe a personalização da 

fé e critica conceções estreitas de Deus, enten-

4 Inácio nunca usou a expressão «diretor espiritual», mas simplesmente se refere a «el que da los ejercicios» (EE, n.º 6), distinguindo 
«al que rescibe los ejercicios» em tempo de oração (EE, n.º 5).

dendo a religião como via de humanização e 

liberdade (Frankl, 2004: 59-63).

A afinidade intelectual de Rahner com a pers-

petiva de Frankl é tamanha que ele chega a 

mencionar sua necessidade para a tradução 

da mistagogia clássica para o indivíduo con-

temporâneo, em sua obra de maturidade, no-

meadamente o Curso fundamental da fé: 

Tal mistagogia que ajudasse a pessoa a se tornar 

consciente do fato de que essa experiência de 

transcendência ocorre, repetidamente e sem 

ser denominada, em seu trato imediato com o 

mundo concreto, poderia ser possível para cada 

pessoa em particular somente numa conversa 

individual, numa logoterapia [Logotherapie] in-

dividual. (Rahner, 1984: 68)

Apesar do vínculo com Frankl, Rahner entende 

os Exercícios espirituais não como práticas as-

céticas, mas como condição de possibilidade 

para o desdobramento ontológico da pessoa, 

em três dimensões: 1) a alteridade da ação 

pneumatológica; 2) o discernimento mediado 

pela experiência do mistagogo4; 3) caminho 

de profundidade existencial que conduz à au-

torrealização na liberdade (Rahner, 1958: 142; 

1984: 143), fonte de «disposição interior» para 

a escolha do melhor «horizonte» de sentido 

como caminho que mais [magis] o conduz para 

o melhor de si na abertura à alteridade e ao 



74

mundo, tendo como resultado a «autorrea-

lização humana», ao seguir uma vontade de 

sentido. Isso  constitui a «essência» da «exis-

tência cristã» [Christ-sein] (Rahner, 1984: 143-

177, 14, 116 e 24).

O conteúdo dessa vontade, sendo o logos 

maior que a lógica, não pode ser reconhecido 

apenas pela razão, mas como experiência afe-

tiva do discernimento. Daí a centralidade da 

«eleição», decisão vital pela qual se conhece 

e realiza a vontade de Deus, como discerni-

mento da própria vontade de sentido, a ponto 

de Rahner designar os Exercícios como «exer-

cícios de eleição» (Rahner, 1958: 81).

A dinâmica dos EE como lógica 
de conhecimento existencial

Rahner dá especial atenção à questão da 

eleição, considerada um elemento teológico 

no qual se estrutura a finalidade e a dinâmica 

dos EE, que, para o teólogo alemão, mais do 

que a escolha do estado de vida, enfatiza «a 

eleição dos meios e da forma concreta de 

fazer o cristianismo tornar-se uma realidade 

vivencial» (Rahner, 1965: 15). Desse modo, a 

eleição, como elemento central da antropo-

logia teológica dos EE, constitui como que a 

recepção do dado revelacional, ou seja, é a 

concretização do dinamismo salvífico de Deus 

na própria existência e, sendo assim, o modo 

real de fazer os exercícios se dá como «ativi-

dade subjetiva» [die Exerzitien subjektives Tun 

sind] (Rahner, 1958: 17), a partir da transcen-

dência do «homem velho», como produto do 

meio reforçado no mesmo, portador de suas 

ilusões que o distanciam do seu eu mais real, 

porém uma condição não escolhida com cons-

ciência e liberdade. A partir da estreiteza finita 

da existência, o cerne da oração deve ser «per-

guntar a Deus a respeito de si mesmo», tendo 

como efeito [resposta] a dilatação do desejo 

de sentido diante do encontro da infinitude 

de Deus. A existência dilatada em seu desejo 

corresponde a ter constatado a presença de 

um Mistério [«Eu vi a Deus»] que deixou suas 

marcas, como que alargando a vontade para 

algo mais valioso. O efeito amplificador da 

vontade de sentido se dá na mesma lógica da 

adicção; contudo, em vez da insatisfação ad-

vinda da confusa eleição do desejo que am-

plifica a ânsia e a angústia, movimenta-se em 

dinâmica de consumação ao encontro do que 

o realiza, tendo uma vez clarificado o desejo. 

A dinâmica de consumação acontece graças à 

inesgotabilidade do desejo, que, sendo escla-

recido, indica a busca daquilo que mais traduz 

a vontade de sentido (Rahner, 1958: 16-17).

Esse «mais» [magis] inaciano corresponde ao 

desdobramento ontológico [«solamente de-

seando y eligiendo lo que más nos conduce 

para el fin que somos criados», cf. EE, n.º 23] da 

autenticização da existência do indivíduo em 

sua vontade e busca de sentido no substrato do 

pensamento rahneriano, de modo que a onto-

logia aplicada aos EE se dá como «ontologia in-

dividual inaciana» (Rahner, 1958: 87, 100-101).



75

Rahner trata do problema do indivíduo como um 

«quaestio disputata ontológica» (grifo do autor) 

em sua condição «enquanto tal», em sua «po-

sição na Igreja» e como alguém diante do «co-

nhecimento da vocação e missão individual», 

apresentando para isso «a lógica de conheci-

mento existencial em Santo Inácio de Loyola» [Die 

Logik der Existentiellen Erkenntnis bei Ignatius 

von Loyola] a fim de clarear a «transcendência 

da questão» para a «vida cristã concreta» do 

«indivíduo e da Igreja», pois não se deve es-

quecer que as «questões abstratas» não deixam 

de ter «consequências práticas», ou seja, a on-

tologia abstrata deve estar diretamente ligada 

à «teologia prática» na vida cristã, sendo esta 

desdobramento da ontologia não reduzida ao 

essencial como mera abstração do Ser em si, 

mas como busca pelo sentido da existência 

(Rahner, 1958: 74-162).

O que o autor chamou de lógica de conheci-

mento existencial diz respeito à dinâmica dos 

EE e seu modo de aplicação, tido como «es-

sência» e «ponto central», ou ainda, o dado 

teológico por excelência no qual pode-se 

verificar uma revelação do Mistério, a fim de 

que o cristianismo se torne uma realidade vi-

vencial e «se tome uma decisão para a vida» 

do exercitante, enquanto escolha do melhor 

meio em que se concretiza a finalidade da 

sua existência, ou, ainda, como melhor meio 

de realizar o sentido da sua vida, ou, ainda, 

para usar uma linguagem rahneriana, como 

desdobramento ontológico. Vale ressaltar 

que a «eleição» não constitui o elemento pri-

mordial do EE, uma vez que muitas pessoas 

que passam por ele não fazem uma eleição 

de «estado de vida», mas sim de descobrir a 

experiência de ser amado por Deus e assim 

em tudo amar e servir. Contudo, o autor parece 

evidenciar o modo de discernimento inaciano, 

a fim de ali apreender uma lógica de conhe-

cimento existencial a partir do encontro com 

o Mistério santo de Deus, especialmente com 

a pessoa de Jesus Cristo (Rahner, 1958: 102). 

A mistagogia inaciana, além de incorporar a 

divisão clássica em quatro semanas, articula 

as vias do Pseudo-Dionísio Areopagita em Os 

nomes divinos (cap. i, 5; vii, 2; 2004: 9, 15 e 91): 

a primeira semana corresponde à via purgativa, 

a segunda à iluminativa e a terceira e quarta 

à unitiva. O «verdadeiro descobrimento» de 

Inácio, porém, são as regras de discernimento 

dos espíritos, sem as quais os EE não existi-

riam (Rahner, 1958: 105-106).

A oração na perspetiva
antropológica de Karl Rahner

Como referido acima, a oração em Rahner é 

também um ato cognitivo da existência, na 

medida em que é uma pergunta que não se 

restringe à questão que a Filosofia da Religião 

coloca: «a pergunta de por que o ser humano 

cultiva necessariamente a metafísica, o que é 

isso e como uma metafísica, enquanto reflexão 

humana, chega até Deus?». Mas a oração é um 

ato cognitivo primeiro, uma vez que o teólogo 

inaciano não trata a metafísica como «ciência 



76

primeira» ou como pergunta pela essência do 

ser humano na perspetiva de um «sistema» ló-

gico e das suas «estruturas apriorísticas», mas 

transpõe a questão como «assunto existencial 

do próprio ser humano», dizendo, assim, res-

peito ao «saber prévio», tanto da Filosofia da 

Religião como da Teologia, enquanto sua con-

dição a priori. Assim, a oração é o primeiro mo-

vimento de conhecimento de si na existência 

cristã, pois contém nesse ato uma vontade de 

sentido que desvela a si mesma a própria von-

tade (Rahner, 1963: 18-23).

A oração, enquanto movimento de inquietação 

cognitiva, ao lançar a pergunta pela existência 

— ainda que não formulada exatamente assim 

— não opera como mero ato de raciocínio e en-

tendimento sobre um objeto de análise, como 

modo de pensar um conceito, mas realiza-se 

na relação do sujeito com o «objeto dado» 

e aquilo que o provocou, atuando como uma 

«intuição sensível», numa disposição passiva 

e receptiva, na qual a reflexão em sentido de 

entendimento teórico constitui um segundo 

nível. Sensibilidade e entendimento são duas 

fontes distintas de conhecimento; a oração é 

um exercício apropriado para a primeira, pela 

sua capacidade de intuição (Anschauung).

Tal visão decorrente (Anschauung em Geist in 

Welt) é concebida dentro do princípio de in-

tuição [Prinzip Anschauung] com que a estética 

transcendental kantiana se abre a partir de 

uma relação imediata com o objeto e para o 

qual o pensamento se dirige como um sentido 

provocado intuitiva e afetivamente, como é 

referido no verbete Anschauung Gottes na Sa-

cramentum mundi (Rahner, 1967: 159-163): 

A capacidade (receptividade) de obter repre-

sentações mediante o modo como somos afe-

tados por objetos denomina-se sensibilidade. 

Assim, é pela sensibilidade que os objetos nos 

são dados, e apenas ela nos fornece intuições 

(Anschauung); pelo entendimento, por sua vez, 

os objetos são pensados e dele se originam 

conceitos. Todo pensamento, contudo, quer 

diretamente (directe), quer por rodeios (indi-

recte), através de certas características, tem 

finalmente de referir-se a intuições — e, por-

tanto, em nós, à sensibilidade — pois, de outro 

modo, nenhum objeto pode ser-nos dado. 

(Rahner, 1939: 118) [grifos do autor]

 A Anschauung kantiana é entendida como o 

a priori da sensibilidade que inaugura o labor 

intelectivo em direção ao a posteriori do con-

ceito, como forma de reconhecimento (Kant, 

1787, I, § 1, pp. 71 e 19). Em Bernard Lonergan 

(1904-1984), jesuíta canadiano, a Anschauung 

é recebida como insight e compreendida como 

«mediação» para a metafísica enquanto hori-

zonte do Ser, ou seja, o insight de Lonergan 

corresponde ao a priori rahneriano de «puro 

pré-conhecimento» (pure pre-knowledge), que 

aponta para o Ser tal como um horizonte. 

O mérito de Lonergan, que ilumina a cate-

goria rahneriana como um desdobramento, 

está em reformular a questão do a priori no 

modo como acedemos ao conhecimento do 

ser — não como subjetividade ou objetividade 



77

radical, mas como unidade do ser que se vis-

lumbra como horizonte a ser buscado. Tanto 

a Anschauung rahneriana quanto o insight lo-

nerganiano parecem ser desdobramentos das 

mociones spirituales (EE, n.º 6) inacianas (Lo-

nergan, 1992: 377-378; 1988: 188-204).

Em Espírito no mundo, Rahner trabalha a in-

tuição como uma pré-apreensão do intelecto, 

um a priori enquanto pressuposição necessária 

para o conhecimento objetivo, que é necessa-

riamente um conhecimento a posteriori, inves-

tigativo e secundário. Parte, assim, da questão 

sobre a intelecção no ser humano (I, q. 84, a. 7) 

da Suma teológica de Tomás de Aquino, sobre 

a possibilidade do conhecimento e o uso das 

imagens, questão tributária da via negativa do 

Pseudo-Dionísio Areopagita (Teologia mística e 

A hierarquia celeste, 2004: 129-136 e 137-138), 

no quadro de uma lógica simbólico-associa-

tiva: «é necessário recorrer às imagens para 

descobrir a natureza universal presente num 

objeto particular» (Suma teológica, I, q. 84, a. 7).

Deste modo, todo o conhecimento humano re-

mete a uma intuição sensível. Pensando com 

Tomás, este ocorre como conversio intellectus ad 

phantasmata, ou como espírito no mundo. Por 

«espírito» entende-se a capacidade de trans-

cender o mundo — nome da realidade pela qual 

é acessível a experiência imediata do ser hu-

mano. Assim, o «espírito no mundo» refere-se 

à capacidade de conhecimento humano que se 

dá primeiramente no mundo da experiência e 

que só se converte em entendimento metafí-

sico por meio das imagens (phantasmata).

Em Rahner, tal imagem ou signo (Rahner, 

1939: 161) serve para um desdobramento 

ontológico constitutivo da existência na sua 

busca de sentido. Se a imagem é composta 

pela intuição da sensibilidade, o pensamento 

tomista-rahneriano detém-se na «essência da 

sensibilidade», devendo, por isso, a sua obra 

ser melhor qualificada não como uma meta-

física, mas como uma metafísica do conheci-

mento, uma investigação que não fala de Deus 

em si, mas das condições de possibilidade de 

o conhecer a partir da transcendência da sen-

sibilidade e da imaginação, mediadas pela in-

tuição e pela reflexão que dela decorre. A in-

tuição é, assim, o meio pelo qual se apreende 

o concreto, um conhecimento não discursivo, 

primeiro ato do conhecer.

A intuição emerge da sensibilidade e da ima-

ginação enquanto busca de conhecimento de 

um objeto, sendo uma forma afetiva de conhe-

cimento, pois é provocada pela sensibilidade e 

tem como ponto de partida a reflexão ativa do 

intelecto enquanto construção de um enten-

dimento. Esta forma pode retornar ao sujeito 

cognoscente como abstração reflexiva sobre 

aquilo que o afetou e, consequentemente, sobre 

o modo de agir em relação ao que o afeta.

Lógica de conhecimento existencial 
e o dinamismo da graça



78

Na perspetiva teológica rahneriana, a antro-

pologia é o solo fecundo da teologia funda-

mental, na medida em que apresenta a pos-

sibilidade de uma revelação (Fiorenza, 1994: 

51 e 228) como descoberta de sentido — uma 

experiência de sentido que permite reler o 

modo de viver e de experimentar subjetiva-

mente a trajetória histórica a partir da chave 

de leitura do tema dogmático. O tema do Pai, 

por exemplo, deixa de ser um conceito abs-

trato para se tornar um olhar sobre a história, 

permitindo reconhecer nela as marcas de bon-

dade e de generosidade imerecida, onde a re-

leitura se converte na experiência significante 

de se perceber como filho.

Se a oração, enquanto ato filosófico, é a atitude 

de formular de algum modo a busca de sen-

tido — um «prestar ouvido» à própria história 

diante do espanto do fatídico —, na perspetiva 

teológica a oração identifica o tema teoló-

gico a posteriori enquanto signo adequado 

para reler a experiência significante a priori, 

de modo que não se limita a compreender o 

dogma, mas antes o penetra, como se observa 

na sua Oração a Santo Tomás de Aquino:

Te peço, ademais, que exerça sua intercessão 

sobre mim em dois assuntos. No momento 

não faz outra coisa que pronunciar teu «Adoro 

te devote latens deitas», uma vez que te encon-

tras diante da inabarcável imensidão de Deus. 

Tão imensa divindade não é mais para ti pura 

palavra teórica, pronunciada pela grandeza de 

teu espírito elevado. Agora, graças à presença 

do poder criador de Deus em ti mesmo, se 

converteu em objeto experimentado de sua 

adoração silenciosa. Através desse poder, es-

quece de ti mesmo ao adorar a Deus, e justa-

mente nesse esquecimento chegas a possuí-lo 

de modo definitivo. Que quando eu me ocupe 

da teologia ou me dedique à pregação ou 

converse com os homens a respeito de Deus, 

que seja, então, ao menos minimamente cons-

ciente de que tudo se descubra penetrado de 

seu mistério. (Rahner, 2012[1984]: 159).

Essa experiência de penetração no Mistério 

permite uma nova percepção sensível, na me-

dida em que é reavivada pela memória, am-

pliando assim a inteligência do sentido histó-

rico da existência como «autoluminosidade» 

ou «autotransparência» que capta existencial-

mente o que se encontra transposto em con-

ceitos. Deste modo, a experiência da oração 

que penetra o dogma não visa compreendê-lo 

em si, mas compreender no dogma, na medida 

em que este transporta um signo que per-

mite identificar uma ação interna significante 

— uma «vivência da revelação na própria 

existência» — que se torna, então, uma «men-

sagem ouvida», porque adquire significado 

pessoal. Essa mensagem ouvida já é teologia, 

ainda que em estado bruto.

A oração é simultaneamente busca e discerni-

mento da própria busca, ao reconhecer o movi-

mento que corresponde à ação de Deus, como 

um impulso orientado para o sentido da vida. 

A oração, portanto, não é um mero pedido ao 

«bom Deus» ou um dever — o que seria, nas pa-

lavras de Rahner, «um cadáver, a ilusão de uma 



79

oração». Para Rahner, a oração é o momento em 

que «abrimos a Deus o nosso coração» ao di-

namismo da graça, que liberta o desejo do seu 

sufocamento (Rahner, 1949, pp. 39–116).

Além disso, a oração possui uma função nar-

rativa: a partir da apresentação dos aconteci-

mentos externos no diálogo com Deus, mani-

festa-se a realidade mais íntima do sujeito:

Os acontecimentos que se patenteiam na vida 

exterior, claros ou impenetráveis, são, quando 

os perscrutamos, muitas vezes apenas sinal 

e símbolo, uma sombra exterior, refletindo 

as coisas que se passam no coração, talvez 

desde muito tempo. Agora, sem mesmo o ser 

humano pressentir, mostra-se-lhe de repente 

a realidade exterior do que estava escondido 

no íntimo do seu ser. Então, o ser humano 

pode, nesse mesmo acontecimento, reconhecer, 

como num espelho, o estado de seu coração. 

E quando ele olha para esse espelho, perce-

bendo que é ele mesmo que se reflete nesse 

fato exterior, então talvez se assuste mortal-

mente e estremeça o coração. (Rahner, 1949: 50)

O «coração sufocado» manifesta-se quando o 

«horror e a impotência» se apoderam do indi�-

víduo e, no entanto, este finge possuir «coragem 

e indiferença». Eis o «indivíduo moderno»: 

aquele que se esforça por «manter a aparência 

de pessoa intrépida e feliz na existência», numa 

«farsa que representamos para nós mesmos», na 

«busca de subterfúgios a fim de encontrar a fe��-

licidade», que não passam, contudo, de «peram�-

bulações irrequietas». Rahner recorre à metáfora 

do «abrigo subterrâneo» da guerra, onde as pes�-

soas se satisfazem com as provisões disponíveis, 

sem perceber que a porta do subterrâneo já des-

moronou e que dali jamais sairão. O local trans-

forma-se num cárcere em que, porém, se vive 

com aparente tranquilidade: «assentados no 

subterrâneo da vida», detidos na «limitação, na 

nulidade, nas vulgaridades quotidianas, na de-

silusão dos rumores, na mesquinhez, nas tenta-

tivas frustradas que constituem a vida humana». 

No meio da «alegre distração», o indivíduo não 

se dá conta de que a sua tranquilidade é apenas 

aparente, até que os factos se revelem — como 

um «fósforo» aceso no ambiente obscurecido do 

subterrâneo — mostrando que as provisões não 

são suficientes. Sufocado pelas futilidades, de-

samparado e destinado à morte, o indivíduo mo-

derno contempla-se impotente no subterrâneo 

do seu coração e instala-se no desespero de 

forma anestesiada: «não prorrompe em brados 

desalentadores nem talvez mesmo se enfureça». 

Para ele, o «desespero tornou-se tão normal, tão 

natural, que já não acredita na possibilidade de 

outra situação» (Rahner, 1949: 55).

O sufocamento do coração é, assim, um deses-

pero tranquilo — uma apatia perante os anseios 

inquietantes — e, por isso, o indivíduo já não 

compreende a miséria das suas contradições, 

julgando-as simplesmente normais, fruto do 

«entorpecimento do homem interior», que 

pode resultar, mesmo para o cristão, num mero 

«cristianismo formalista», como «doença se�-

creta». Assim, a oração enquanto abertura pro�-

gressiva ao dinamismo da graça possui quatro 

momentos: 1) fugir desse anestésico gáudio 



80

com a «esperança de esquecer a angústia» 

que tributa a realização da existência de 

modo infantilizado à responsabilidade divina; 

2) «notar» essa angústia em «sua presença»: 

«saber que ele está perto de ti, que no mais 

íntimo do teu coração angustiado, ele há muito 

espera», como aquele que ali está para escutar 

e esperando o «calar» para «dar-lhe a palavra»; 

3) «encontrar alguém naquilo que era tido por 

vazio», e o efeito dessa presença se dá a co�-

nhecer como «imperturbável tranquilidade»; 

4) acolher a oração que nasce como «voz em 

nosso íntimo», como «coração que fala a Deus» 

e está à escuta dos movimentos internos:

Dizem que Deus não existe porque confundem 

o Deus verdadeiro com aquilo que julgavam 

ser Deus. Nesse ponto eles têm razão. O Deus 

de sua fantasia realmente não existe: o Deus 

de uma segurança terrena, o Deus que protege 

dos desenganos da vida, o Deus do seguro de 

vida, o Deus que vela para que as crianças 

nunca chorem e para que reine a justiça na 

terra, que afaste a miséria desta vida, o Deus 

que preserva da desilusão o amor humano. 

(Rahner, 1949: 56)

Theologia mentis à serviço 
da theologia cordis et vitae

A oração em Rahner, que emerge da condição 

antropológica, é um ato noético e, ao mesmo 

tempo, teológico, na medida em que descobre 

o sentido de Deus não per si, mas na busca de 

sentido da própria vida. Assim, a teologia deve 

considerar os seus momentos distintos, em-

bora intrinsecamente unidos, em que a theo-

logia mentis deve ajudar a penetrar neste Mis-

tério de Deus atuante no «coração» humano, 

ou seja, deve auxiliar a perceber a theologia 

cordis et vitae, na qual habita o «Espírito forte 

que se oculta por detrás da nossa fraqueza», 

sobretudo para iluminar esse percurso do co-

ração que a oração deve manter presente na 

tarefa de assumir a angústia, a fim de que dela 

possa emergir a ação de Deus, que conduz à 

serenidade e se manifesta como oração de 

gratidão. É no quotidiano que o ser humano 

depara com a angústia e, por isso, «deve rezar 

o próprio quotidiano»: «É no meio do mundo 

que devemos procurar e encontrar Deus» 

(Rahner e Ratzinger, 1965: 74).

Nesta perspetiva, a theologia mentis deve de-

purar a visão do motivo da decisão de fé como 

uma «garantia prévia» diante da angústia, pro-

curando convencer pela «evidência» de que 

«não cairás no abismo» do sofrimento da vida 

— uma «fé que exige segurança antes de se 

abandonar» ao Mistério, que permanece Mis-

tério na existência, e, portanto, sem oferecer 

garantias. A theologia mentis deve suscitar a 

imitação do Filho, que, impotente, segue os 

rumos do seu coração na condição kenótica das 

situações concretas da vida real. A inteligência 

da fé deve saber traduzir o que se passa inter-

namente no coração. Assim, a fé não oferece 

segurança ou garantias, mas alguém em quem 

confiar diante das angústias e fatalidades hu-

manas, alguém que sabe perscrutar todas as 

pulsações do coração humano. Contudo, o Es-



81

pírito não escuta a «tagarelice incessante» dos 

desejos confusos e das angústias tirânicas do 

interior, pois, nessa situação, não se sabe como 

orar nem o que pedir. Quando, então, se deseja 

ao menos libertar-se desses desejos confusos, 

deixa-se o Espírito rezar em si próprio, e Ele 

dá-se a conhecer nos «sons que harmonizam 

as dissonâncias caóticas» do coração, revelan-

do-se como movimento interno subtil, que não 

coage a liberdade, mas atua como apelo ao 

que «há de mais humano no humano», mani-

festando-se no «coração» como afeto a priori 

não temático, enquanto universo da theologia 

cordis et vitae, na qual o Espírito age como ato 

primeiro da teologia em estado bruto. A theo-

logia mentis deve, por sua vez, estabelecer as 

correlações entre a experiência a priori e as 

categorias a posteriori dos temas dogmáticos, 

compreendendo-as como categorias vivenciais.

A oração é, portanto, escuta da theologia 

cordis daquilo que a vita lhe provoca, como 

«eco» do clamor dos anseios e da realidade 

do coração, percebendo-se como movimento 

interno. A oração une a profundidade do co-

ração ao abismo do Espírito. No meio de todos 

os ruídos dos factos que afetam — da consta-

tação da impotência diante do fatídico e da 

contradição, da angústia que anseia por um 

sentido quando este se esvai ou não se en-

contra — está ali o «Deus escondido» (Rahner 

e Ratzinger, 1965: 74-106), não como causa 

do sofrimento, mas como «causa segunda» 

(Rahner, 1984: 93-96), que insiste com o ser 

humano para que transcenda a situação em 

que se encontra, a fim de cooperar com o mo-

vimento da graça em direção à liberdade.

Perceber a ação de Deus constitui o auditus 

fidei (Rahner, 1963: 24) e é o elemento es-

sencial da oração, que deixa de ser atitude 

infantil de mera petição — colocando toda a 

responsabilidade em Deus — para tornar-se 

exercício de responsabilidade, busca de sen-

tido e transcendência, no qual se conta com 

Deus para iluminar e ordenar o caos da con-

tradição e das situações que exigem a lucidez 

da consciência para o exercício da liberdade, 

que é o próprio indivíduo; e, por isso, nela se 

desvela algo real de si. Assim, a oração tor-

na-se diálogo a partir do afeto provocado pelo 

facto — causado ou sofrido — com Aquele que 

quer conduzir tal afeto a um logos, ou seja, a 

uma consciência de sentido da vida, para [co-]

responder à reminiscência do facto provo-

cado no interior humano. O afeto provoca o 

diálogo, e assim a oração constitui-se naquilo 

«que dizemos e o que percebemos no assim 

chamado nosso “eu”». Naquilo que se percebe 

como movimento afetivo está o «eco» do 

«clamor pelo qual Deus chama a Si mesmo», 

a fim de vivenciar tal situação na dinâmica de 

transubstanciar a realidade vivida — do afeto 

a uma nova consciência que gera uma nova 

atitude — como resultado dessa ocasião pro-

pícia para conhecê-Lo, e, desse encontro, or-

denar a vontade à vontade de Deus, a fim de 

assimilar o Seu modo de ser, isto é, a busca 

de amar cada vez mais como Deus ama. E na 

theologia cordis está presente, por excelência, 



82

a questão da cognoscibilidade de Deus, que 

cabe à theologia mentis discernir nos afetos 

provocados por Ele:

Santo Inácio tem por pressuposto que existem 

vivências da alma que sobrevêm à consciência 

e devem ser atribuídas a Deus, e que essas 

moções divinas se distinguem e podem ser 

distinguidas de outras que têm lugar junto as 

essas moções divinas e cuja origem é distinta. 

Doutro modo, tais moções não se atribuem a 

Deus pela razão sensível em definitivo, pois 

tudo o que existe e afeta o ser humano in-

fluenciando-o se deve também à preservação 

e cooperação de Deus, de modo que está sub-

metido à sua providência e, quando é bom, 

tende à salvação, se pode atribuir de maneira 

especial a Deus, à sua graça, à sua providência 

etc. (Rahner, 1958: 118)

A graça é uma «palavra do coração» que fala 

no silêncio da atenção aos afetos, enquanto 

a priori a ser lido por um lógos que traduza 

tal ação. Este lógos deve, sobretudo, favorecer 

a metanoia da perceção de que, naquilo que 

era tido como angústia infernal, também está 

a «cruz» salvífica da vida quotidiana, na qual 

pode «morrer o nosso egoísmo» (Rahner, 1949: 

74-108) — sepulcro onde igualmente ressus-

cita um novo «eu», numa mudança da cons-

ciência. Ao transformar-se o modo de pensar, 

transforma-se também o modo de viver aquilo 

que afeta a vida — não como afastamento do 

mundo, pois é nele que reside a condição de 

possibilidade da existência, mas como relati-

vização da dependência sine qua non da felici-

dade que lhe é atribuída.

Conclusão
A conversão, em Karl Rahner, pode ser com-

preendida como a consequência existencial 

da oração entendida em sua dimensão an-

tropológica. A oração é disposição atenta aos 

movimentos da sensibilidade e às imagens 

nas quais esses movimentos se interpretam, 

em busca de um sentido mediado pela in-

tuição que emerge desse processo. Conver-

ter-se é deixar-se afetar por essa intuição que 

desvela o real, tornando-se consciente do di-

namismo de autotranscendência que funda a 

experiência humana. Assim, a conversão não é 

mera mudança moral, mas o amadurecimento 

de uma escuta interior pela qual o ser humano 

se abre à alteridade originária que interpela a 

sua existência como excesso de sentido.

Neste horizonte, a oração constitui uma forma 

de conhecimento existencial. Ela é escuta e 

auto-interrogação: dirige-se a Alguém, mas 

revela, ao mesmo tempo, o próprio orante. Tal 

movimento interior, nascido da afetividade, 

transforma-se em reflexão e em nova per-

ceção de si e do mundo. A conversão exprime 

precisamente esse deslocamento cognitivo e 

afetivo, em que a consciência desperta para 

uma compreensão ampliada da realidade e de 

si mesma. A vida, nesse processo, mostra-se 

capaz de sentido porque é habitada por uma 

presença que a ultrapassa e a chama a realizar 

suas próprias potencialidades.

Tal perceção de si como capaz de transcender 

emerge, muitas vezes, diante do fatídico, 

quando a contingência obriga a lançar nova 



83

luz sobre a própria condição. A abertura à [re]

leitura da existência torna-se então vontade de 

ir mais além. A intuição desponta como «lumi-

nosidade» e «antecipação» de novas possibili-

dades, nas quais o ser humano se move dinami-

camente em direção a esse «mais» percebido, 

concebendo um outro eu, autoluminoso e au-

totransparente, como possibilidade de um novo 

modo de ser. Nesse movimento, a consciência 

de si amadurece na tensão entre limite e aber-

tura, finitude e transcendência, tornando-se 

lugar de revelação e de conversão.

Dessa forma, a oração como ato de conheci-

mento e a conversão como sua consequência 

existencial configuram juntas uma hermenêu-

tica da existência. O ser humano descobre-se 

finito e, simultaneamente, infinitamente aberto, 

capaz de transcender a própria condição e de 

acolher o real e suas potencialidades exis-

tenciais como dom. A conversão é, portanto, o 

nome filosófico e teológico desse processo de 

autotranscendência: um saber que nasce do 

espanto, amadurece na escuta e culmina na li-

berdade de responder ao chamado do excesso 

de sentido que constitui o próprio ser.

 Bibliografia
Impressa

Aquino, T. (2002). Suma teológica. (5.ª ed.). Edições 
Loyola. São Paulo;

Certeau, M. de. (1986). Heterologies: Discourse 
on the Other. University of Minnesota Press. 
Minneapolis;

Fiorenza, F. (1994). Karl Rahner and the Kan-
tian Problematic (Introduction). Em: Rahner, 
K. (ed.). Spirit in the World. The Continuum Pu-
blishing Company. New York;

Frankl, V. (2003). Psicoterapia e sentido da vida. 
(4.ª ed.). Quadrante. São Paulo;

Frankl, V. (2004). A presença ignorada de Deus. (8.ª 
ed.). Sinodal/Vozes. São Leopoldo/ Petrópolis;

Frankl, V. (2005). Em busca de sentido: Um psi-
cólogo no campo de concentração. (21.ª ed.). Si-
nodal/Vozes. São Leopoldo/Petrópolis;

Kant, I. (1999[1787]). Crítica da razão pura. Edi-
tora Nova Cultural. São Paulo;

Lonergan, B. (1988). Metaphysics as Horizon. 
University of Toronto Press. Toronto;

Lonergan, B. (1992). Insight: A study of Human 
Understanding. University of Toronto Press. To-
ronto. (Collected Works of Bernard Lonergan, 
Vol. 3);

Loyola, S.I. (1982). Obras completas. Biblioteca 
de Autores Cristianos. Madrid;

Loyola, S.I. (1997). Exercícios espirituais. (6.ª 
ed.). Edições Loyola. São Paulo;

Maier, M. (1991). La théologie des Exercices de 
Karl Rahner. Recherches de Science Religieuse, 79, 
4 : 535-560. Centre National de Lettres. Paris;

Przywara, E. (1938). Deus semperMaior: Theo-
logie der Exerzitien. Herder. Freiburg im 
Breisgau. Vol. 1;

Pseudo-Dionísio, o Areopagita. (2004). Obras 
completas. Paulus. São Paulo;

Queralt, A. (1991). Il ruolo dello Spirito Santo 
nella spiritualità ignaziana. Centrum Igna-
tianum Spiritualitatis. Roma;

Rahner, K. (1958). Das Dynamische in der Kirche. 
Verlag Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1963). Hörer des Wortes: Schriften 
zur Religionsphilosophie und zur Grundlegung 
der Theologie. (2.ª ed.). Benziger Verlag/Herder. 
Freiburg im Breisgau, Düsseldorf;

Rahner, K. (1964[1939]). Geist in Welt: Zur Me-
taphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas 
von Aquin. Kösel-Verlag. München;

Rahner, K. (1965). Betrachtungen zum Ignatia-
nischen Exerzitienbuch. Kösel Verlag. München;



84

Rahner, K. (1965). Palavra de Inácio de Loyola a 
um jesuíta hoje. Edições Loyola. São Paulo;

Rahner, K. (1967) (dir.). Sacramentum Mundi: 
Theologisches Lexikon für die Praxis. Verlag 
Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1970). Einübung Priesterlicher Exis-
tenz. Verlag Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1984). Grundkurs des Glaubens: Ein-
führung in den Begriff des Christentums. Herder. 
Freiburg, Basel;

Rahner, K. (2004[1949]). Von der Not und 
dem Segen des Gebetes. Em: Sämtliche Werke. 
Herder. Freiburg im Breisgau. Vol. 7:

Rahner, K. (2006). Sämtliche Werke. Ignatianis-
cher Geist – Schriften zu den Exerzitien und zur 
Spiritualität des Ordensgründers. Herder. Frei-
burg im Breisgau. Vol. 13;

Rahner, K. (2012). Gebete des Lebens. (ed. de A. 
Raffelt, introd. de K. Kardinal Lehmann). Verlag 
Herder. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. e Ratzinger, J. (1965). Offenbarung 
und Überlieferung. Verlag Herder. Freiburg im 
Breisgau;

Vaz, H. C. de Lima. (2000). Mística e filosofia: 
Experiência mística e filosofia na tradição oci-
dental. Edições Loyola. São Paulo;

Villas Boas, A. (2016). Teologia em diálogo com 
a literatura: Origem e tarefa poética da teologia. 
Paulus. São Paulo.

Digital
Frankl, V. e Rahner, K. (2024). Gespräche mit 
Viktor Frankl und Karl Rahner [Gravação áudio]. 
Auditorium Netzwerk. Mülheim-Baden. Ace-
dido em 14 de outubro de 2025, em: https://
www.auditorium-netzwerk.de.


