E-LETRAS COM VIDA — N.° 14 JANEIRO/JUNHO DE 2025: pp. 70-84

Resumo: o presente texto propoe uma lei-

tura filosofico-teoldgica da conversao a

partir da espiritualidade inaciana reinter-
pretada por Karl Rahner (1904-1984), um dos
tedlogos mais influentes do seculo XX e figura
central na viragem antropoldgica da teologia
contemporanea.A sua obra marca o inicio de um
novo capitulo do pensamento teoldgico,ao inte-
grar a experiéncia humana como lugar herme-
néutico da revelagao e ao promover um dialogo
fecundo com os saberes filosoficos e cientificos
do seu tempo.Inspirado pela ferida de Pamplona
e pelo itinerario de Inacio de Loyola, este estudo
compreende a conversao nao apenas Como um
evento religioso, mas como uma transformacao
cognitiva e afetiva da subjetividade, um pro-
cesso de transcendéncia que envolve razao,
vontade e sensibilidade. Em dialogo com os fi-
lésofos classicos e modernos,argumenta-se que
a experiéncia da conversao pode ser entendida
como um movimento de autoconhecimento e
de escuta do sentido, no qual o ser humano se
descobre como ser de discernimento. Assim, a
conversao torna-se uma categoria hermenéu-
tica privilegiada para pensar a unidade entre
pathos, [6gos e praxis, revelando-se como forma
originaria do saber teolégico e como horizonte
da reflexao filosofica contemporanea.
Palavras-Chaves: Conversao; Karl Rahner; Espi-
ritualidade Inaciana; Conhecimento existencial.

A conversio como légica de conhecimento existencial:

Diilogo entre filosofia e ontologia inaciana em Karl Rahner
Conversion as a logic of existential knowledge:
Dialogue between philosophy and Ignatian ontology in Karl Rahner

ALEX ViLLAs Boas!

Abstract: The present text proposes a phil-
osophical-theological reading of conversion
based on Ignatian spirituality as reinterpreted by
Karl Rahner (1904-1984), one of the most influ-
ential theologians of the twentieth century and
a central figure in the anthropological turn of
contemporary theology. His work marks the be-
ginning of a new chapter in theological thought
by integrating human experience as a herme-
neutical locus of revelation and by fostering a
fruitful dialogue with the philosophical and
scientific knowledge of his time. Inspired by the
wound of Pamplona and the itinerary of Ignatius
of Loyola, this study understands conversion not
merely as a religious event but as a cognitive
and affective transformation of subjectivity — a
process of transcendence involving reason, will,
and sensibility. In dialogue with both classical
and modern philosophers, it is argued that the
experience of conversion can be understood as
a movement of self-knowledge and of heeding
meaning, in which the human being discovers
himself as a discerning subject. Thus, conversion
becomes a privileged hermeneutical category
for thinking the unity of pathos, logos, and
praxis, revealing itself as an original form
of theological knowledge and as a horizon for
contemporary philosophical reflection.
Keywords: Conversion; Karl Rahner; Ignatian
Spirituality; Existential knowledge.

! Universidade Catdlica Portuguesa, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0003-2779-1108.

70

https.//doi.org/10.53943/ELCV.0225_70-84



Introducao
As principais fontes rahnerianas sobre os Exer-
cicios espirituais de Inacio de Loyola? sao as
Meditagoes sobre os exercicios (1965) e A prd-
tica da existéncia sacerdotal (1970),® reunidas
no volume Ignatianischer Geist (2006) das
Obras Completas (Samtliche Werke), dedicado a

espiritualidade inaciana.

A tematica dos Exercicios espirituais percorre
toda a obra de Rahner, que em diversos mo-
mentos retoma esta inspiracao, de modo
particular em O dindmico na Igreja (1958), ao
tratar da dinamica da graca no seio do cris-
tianismo e das transformagoes provocadas na
pratica e na consciéncia eclesial. Nessa pers-
petiva, o discernimento surge como categoria
central para a disposicao e para a cooperagao
com a acao penumatoldgica,sendo esse o fun-

damento da tradigao inaciana.

No ambito do projeto teoldgico de Karl Rahner,
Inacio de Loyola é considerado um «radical
‘existencialista” cristdo» [radikaler christlicher
LExistencialist“] (Rahner 1965: 23) e o proto-
tipo de uma mudancga de epoca (Rahner, 1978:
45). Rahner vé nos Exercicios espirituais uma
«légica de conhecimento existencial», por
um lado, fundada na experiéncia da «oracao»

como movimento divino no humano, mani-

festa como autocomunicagao «de Deus e da
sua graca unicamente», e, por outro lado, o
percurso existencial que procura discernir um
itinerario pelo qual aquele que busca precisa
decodificar existencialmente tal comunicagao
divina como graca que conduz a existéncia
a maior liberdade de escolha diante de seus
condicionamentos, nomeadamente tal deco-
dificacao se da em um movimento de busca
de sentido, como ponto de partida dos EE no

século xx (Rahner, 1965: 12-13).

O facto de os EE pertencerem ao conjunto
da literatura mistica do século xvI exige uma
razao sensivel para compreender como 0s
Exercicios se expressam na sua linguagem,
de modo a dissipar as «aparéncias» de «algo
obvio e trivial». A mistagogia inacio-rahne-
riana € compreendida em chave existencial,
portanto, como gnose (préximo ao sentido
que Hans Jonas da ao termo, e ao sentido de
que o cristianismo primitivo fez uso, antes da
emergéncia do gnosticismo), ou seja, como
processo de conhecimento que designamos
aqui de logopdtico, pela sua capacidade de
mover os afetos (EE, n.° 363), [pathos] em di-
reccao ao que confere sentido a vida humana
[l6gos], concretizando-se num projecto de vida

[prdxis] como [re]invencdo da propria exis-

2 A partir deste ponto sera utilizada a sigla EE para se referir, de forma geral, os Exercicios espirituais de Santo Inacio de Loyola. No

que respeita ao uso do texto autoral de Inacio de Loyola, adotar-se-a a versao presente nas Obras Completas, vol. 86 da Biblioteca de

Autores Cristianos (BAC).

> Nomeadamente, Betrachtungen zum Ignatianischen Exerzitienbuch (1965) e Einiibung Priesterlicher Existenz (1970).

71



téncia [poiésis] (Villas Boas, 2016: 175-202;
Rahner,1958: 77-79).

Com efeito, a mistagogia pode ser lida em
chave filosofica, como preambula fidei e, por
isso, pela sua natureza estritamente racional,
seria necessario ater-se epistemologicamente
a0 processo gnosioldgico, isto é, noético, vendo
na mistica, para além do que se designou
como experiéncia de Deus, também uma
forma de conhecimento antropologico e, mais
precisamente, existencial (Vaz, 2000: 15-31). E
evidente que a leitura teoldgica, sob o rigor
do pensamento que a filosofia exige,nao pode
esquivar-se dessa condicao antropologica;
contudo, inclui na sua perspetiva como alte-
ridade radical ou como exercicio de hetero-
logia, para pensar como Michel de Certeau
(1986), um nucleo misterioso e irredutivel
a logica conceptual e aos seus principios de
nao contradicao, pela sua natureza de excesso
de sentido. Deste modo, a fenomenologia da
gnose mistagogica nao se aplica apenas ao
movimento existencial e aos seus resultados
possiveis, mas também, e essencialmente,
aquilo que provoca esse movimento, ao nu-
cleo mistérico que o cristianismo denominou
como Mistério do Deus Trindade, sem com
isso pretender limitar-se a uma linguagem
da esséncia, sem dar atencao a esséncia da
linguagem, ou seja, a propria existéncia, lugar
onde se pode perceber o Mistério movente da

vontade humana de sentido.

72

Rahner, em parceria com Viktor Frankl, psi-
quiatra e sobrevivente de cinco campos de
concentragao, por sua ascendéncia judaica,
desenvolveram um programa de radio como
projeto de intervencao e prevencao ao Ssui-
cidio (considerado de sucesso), em que para
ambos o logos era concebido como maior que
a logica, e como a apropriagao de sentido para
a vida pela qual a existéncia ganha rumo e
coeréncia (Frankl e Rahner, 2024). Nesta com-
preensao, apesar dos completos momentos de
absurso existencial, como foram os campos
de concentracao, a vida era pensada como
sendo capaz de sentido, e a pergunta por este
emerge exatamente no momento em que o

mesmo se esvai.

Para ambos a liberdade humana reside na
capacidade de se desprender de si mesmo e
de ir ao encontro da sua vontade de sentido.
Isso constitui a «esséncia propriamente dita
da existéncia humana» (Frankl, 2003: 159). Tal
liberdade tem inicio na consciéncia, dimensao
espiritual ou noética, que funciona como um
«orgao de sentido» e um fendmeno primario,
ou seja, € pré-ldgica, e revela-se como essen-
cialmente «intuitiva», por estar imersa no in-
consciente e sero seu prolongamento.Talcomo
0 eros, 0 ethos € intuitivo, e apenas depois €
passivel de racionalizagao. A consciéncia € um
«instinto ético», tal como uma «consciéncia
artistica» que opera por um «inconsciente es-
tético». A «intuicao» € uma antecipagao pelo
espirito humano daquilo que pode vir a ser e

opera como «inspiragao», na qual se produz



a «voz da consciéncia» (Frankl, 2004: 26-68).
De modo semelhante ao processo psicana-
litico da neurose, quando o inconsciente (/d)
irrompe na consciéncia (Ego), a «consciéncia,
na logoteoria, manifesta-se no momento em
que o eu (espiritual) penetra o «inconsciente»
e deixa emergir 0s seus sentimentos mais pro-
fundos. Assim, a existéncia propriamente hu-
mana € a existéncia espiritual, ou ainda a au-
totranscendéncia, na medida em que a pessoa
«interiormente» pode ser mais forte do que os
seus condicionamentos «externos» e crescer

para além de si mesma (Frankl, 2005: 68-72).

Para as religioes, a «voz da consciéncia» é ex-
pressao simbolica do Mistério. Frankl, contudo,
nao pretende definir Deus, mas pensar a capa-
cidade humana de transcender limites como
traco ontoldégico. No homo religiosus, a cons-
ciéncia é dialogo com o transcendente; para
o irreligioso, é instancia ultima e imanente.
Essa diferenca nao implica oposicao, pois
a liberdade de escolher o proprio caminho
permanece comum a ambos (Frankl, 2004:
42-43). A religiosidade é, portanto, inerente
ao ser humano enquanto busca de sentido; e
quem o procura ja participa de uma atitude
religiosa, mesmo sem religiao. Frankl valoriza
as tradigdes, mas propde a personalizagao da

fé e critica concecoes estreitas de Deus, enten-

dendo a religiao como via de humanizacao e

liberdade (Frankl, 2004: 59-63).

A afinidade intelectual de Rahner com a pers-
petiva de Frankl € tamanha que ele chega a
mencionar sua necessidade para a traducao
da mistagogia classica para o individuo con-
temporaneo, em sua obra de maturidade, no-

meadamente o Curso fundamental da fé:

Talmistagogia que ajudasse a pessoa a se tornar
consciente do fato de que essa experiéncia de
transcendéncia ocorre, repetidamente e sem
ser denominada, em seu trato imediato com o
mundo concreto, poderia ser possivel para cada
pessoa em particular somente numa conversa
individual, numa logoterapia [Logotherapie] in-

dividual. (Rahner, 1984: 68)

Apesar do vinculo com Frankl,Rahner entende
os Exercicios espirituais nao como praticas as-
céticas, mas como condicao de possibilidade
para o desdobramento ontologico da pessoa,
em trés dimensoes: 1) a alteridade da acao
pneumatoldgica; 2) o discernimento mediado
pela experiéncia do mistagogo*; 3) caminho
de profundidade existencial que conduz a au-
torrealizacao na liberdade (Rahner,1958: 142;
1984:143),fonte de «disposicao interior» para
a escolha do melhor «horizonte» de sentido
como caminho que mais [magis] o conduz para

o melhor de si na abertura a alteridade e ao

4 Indcio nunca usou a expressao «diretor espiritual», mas simplesmente se refere a «el que da los ejercicios» (EE, n.° 6), distinguindo

«al que rescibe los ejercicios» em tempo de oracao (EE,n.° 5).

73



mundo, tendo como resultado a «autorrea-
lizagao humana», ao seguir uma vontade de
sentido. Isso constitui a «esséncia» da «exis-
téncia crista» [Christ-sein] (Rahner, 1984: 143-
177,14,116 e 24).

O conteudo dessa vontade, sendo o [ogos
maior que a ldgica, nao pode ser reconhecido
apenas pela razao, mas como experiéncia afe-
tiva do discernimento. Dai a centralidade da
«eleicao», decisao vital pela qual se conhece
e realiza a vontade de Deus, como discerni-
mento da prépria vontade de sentido, a ponto
de Rahner designar os Exercicios como «exer-

cicios de eleicao» (Rahner, 1958: 81).

A dinamica dos EE como ldgica
de conhecimento existencial
Rahner da especial atencao a questao da
eleicao, considerada um elemento teologico
no qual se estrutura a finalidade e a dinamica
dos EE, que, para o tedlogo alemao, mais do
que a escolha do estado de vida, enfatiza «a
eleicao dos meios e da forma concreta de
fazer o cristianismo tornar-se uma realidade
vivencial» (Rahner, 1965: 15). Desse modo, a
eleicao, como elemento central da antropo-
logia teologica dos EE, constitui como que a
recepcao do dado revelacional, ou seja, € a
concretizacao do dinamismo salvifico de Deus
na propria existéncia e, sendo assim, o modo
real de fazer os exercicios se da como «ativi-
dade subjetiva» [die Exerzitien subjektives Tun

sind] (Rahner, 1958: 17), a partir da transcen-

74

déncia do «homem velho», como produto do
meio reforcado no mesmo, portador de suas
ilusdes que o distanciam do seu eu mais real,
porém uma condi¢ao nao escolhida com cons-
ciéncia e liberdade. A partir da estreiteza finita
da existéncia, o cerne da oracao deve ser «per-
guntar a Deus a respeito de si mesmo», tendo
como efeito [resposta] a dilatagao do desejo
de sentido diante do encontro da infinitude
de Deus. A existéncia dilatada em seu desejo
corresponde a ter constatado a presenca de
um Mistério [«Eu vi a Deus»] que deixou suas
marcas, como que alargando a vontade para
algo mais valioso. O efeito amplificador da
vontade de sentido se da na mesma légica da
adicgao; contudo, em vez da insatisfagao ad-
vinda da confusa elei¢cao do desejo que am-
plifica a ansia e a angustia, movimenta-se em
dinamica de consumacgao ao encontro do que
o realiza, tendo uma vez clarificado o desejo.
A dinamica de consumacao acontece gracas a
inesgotabilidade do desejo, que, sendo escla-
recido, indica a busca daquilo que mais traduz

a vontade de sentido (Rahner,1958: 16-17).

Esse «mais» [magis] inaciano corresponde ao
desdobramento ontoldgico [«solamente de-
seando y eligiendo lo que mas nos conduce
para el fin que somos criados», cf. EE, n.° 23] da
autenticizacao da existéncia do individuo em
sua vontade e busca de sentido no substrato do
pensamento rahneriano, de modo que a onto-
logia aplicada aos EE se da como «ontologia in-

dividual inaciana» (Rahner,1958: 87,100-101).



Rahner trata do problema do individuo como um
«quaestio disputata ontologica» (grifo do autor)
em sua condicao «enquanto tal», em sua «po-
si¢cao na Igreja» e como alguém diante do «co-
nhecimento da vocacao e missao individual»,
apresentando para isso «a ldgica de conheci-
mento existencial em Santo Indcio de Loyola» [Die
Logik der Existentiellen Erkenntnis bei Ignatius
von Loyola] a fim de clarear a «transcendéncia
da questao» para a «vida crista concreta» do
«individuo e da Igreja», pois nao se deve es-
quecer que as «questoes abstratas» nao deixam
de ter «consequéncias praticas», ou seja, a on-
tologia abstrata deve estar diretamente ligada
a «teologia pratica» na vida crista, sendo esta
desdobramento da ontologia nao reduzida ao
essencial como mera abstracao do Ser em si,
mas como busca pelo sentido da existéncia
(Rahner, 1958: 74-162).

O que o autor chamou de [dgica de conheci-
mento existencial diz respeito a dinamica dos
EE e seu modo de aplicagao, tido como «es-
séncia» e «ponto central», ou ainda, o dado
teoldgico por exceléncia no qual pode-se
verificar uma revelacao do Mistério, a fim de
que o cristianismo se torne uma realidade vi-
vencial e «se tome uma decisao para a vida»
do exercitante, enquanto escolha do melhor
meio em que se concretiza a finalidade da
sua existéncia, ou, ainda, como melhor meio
de realizar o sentido da sua vida, ou, ainda,
para usar uma linguagem rahneriana, como
desdobramento ontoldgico. Vale ressaltar

que a «eleicao» nao constitui o elemento pri-

mordial do EE, uma vez que muitas pessoas
que passam por ele nao fazem uma eleicao
de «estado de vida», mas sim de descobrir a
experiéncia de ser amado por Deus e assim
em tudo amar e servir. Contudo, o autor parece
evidenciar o modo de discernimento inaciano,
a fim de ali apreender uma logica de conhe-
cimento existencial a partir do encontro com
o Mistério santo de Deus, especialmente com

a pessoa de Jesus Cristo (Rahner,1958: 102).

A mistagogia inaciana, além de incorporar a
divisao classica em quatro semanas, articula
as vias do Pseudo-Dionisio Areopagita em Os
nomes divinos (cap.1,5; Vi, 2; 2004: 9,15 e 91):
a primeira semana corresponde a via purgativa,
a segunda a iluminativa e a terceira e quarta
a unitiva. O «verdadeiro descobrimento» de
Inacio, porém, sao as regras de discernimento
dos espiritos, sem as quais os EE nao existi-
riam (Rahner, 1958: 105-106).

A oracao na perspetiva
antropoldgica de Karl Rahner
Como referido acima, a oracao em Rahner é
também um ato cognitivo da existéncia, na
medida em que é uma pergunta que nao se
restringe a questao que a Filosofia da Religiao
coloca: «a pergunta de por que o ser humano
cultiva necessariamente a metafisica, o que é
isso e como uma metafisica,enquanto reflexao
humana, chega até Deus?». Mas a oragao é um
ato cognitivo primeiro,uma vez que o tedlogo

inaciano nao trata a metafisica como «ciéncia

75



primeira» ou como pergunta pela esséncia do
ser humano na perspetiva de um «sistema» Lo-
gico e das suas «estruturas aprioristicas», mas
transpOe a questao como «assunto existencial
do proprio ser humano», dizendo, assim, res-
peito ao «saber prévio», tanto da Filosofia da
Religiao como da Teologia, enquanto sua con-
dicao a priori.Assim,a oragao € o primeiro mo-
vimento de conhecimento de si na existéncia
crista, pois contém nesse ato uma vontade de
sentido que desvela a si mesma a propria von-
tade (Rahner,1963: 18-23).

A oracao,enquanto movimento de inquietagao
cognitiva,ao lancgar a pergunta pela existéncia
— ainda que nao formulada exatamente assim
— nao opera como mero ato de raciocinio e en-
tendimento sobre um objeto de analise, como
modo de pensar um conceito, mas realiza-se
na relagao do sujeito com o «objeto dado»
e aquilo que o provocou, atuando como uma
«intuicao sensivel», numa disposicao passiva
e receptiva, na qual a reflexao em sentido de
entendimento teoérico constitui um segundo
nivel. Sensibilidade e entendimento sao duas
fontes distintas de conhecimento; a oragao é
um exercicio apropriado para a primeira, pela

sua capacidade de intuicao (Anschauung).

Tal visao decorrente (Anschauung em Geist in
Welt) é concebida dentro do principio de in-
tuicdo [Prinzip Anschauung] com que a estética
transcendental kantiana se abre a partir de
uma relagao imediata com o objeto e para o

qual o pensamento se dirige como um sentido

76

provocado intuitiva e afetivamente, como é
referido no verbete Anschauung Gottes na Sa-
cramentum mundi (Rahner,1967: 159-163):

A capacidade (receptividade) de obter repre-
sentacoes mediante o0 modo como somos afe-
tados por objetos denomina-se sensibilidade.
Assim, é pela sensibilidade que os objetos nos
sao dados, e apenas ela nos fornece intuicoes
(Anschauung); pelo entendimento, por sua vez,
0s objetos sao pensados e dele se originam
conceitos. Todo pensamento, contudo, quer
diretamente (directe), quer por rodeios (indi-
recte), através de certas caracteristicas, tem
finalmente de referir-se a intuicdes — e, por-
tanto, em nos, a sensibilidade — pois, de outro
modo, nenhum objeto pode ser-nos dado.

(Rahner, 1939: 118) [grifos do autor]

A Anschauung kantiana € entendida como o
a priori da sensibilidade que inaugura o labor
intelectivo em direcao ao a posteriori do con-
ceito, como forma de reconhecimento (Kant,
1787,1,8 1,pp.71 e 19). Em Bernard Lonergan
(1904-1984), jesuita canadiano, a Anschauung
€ recebida como insight e compreendida como
«mediacao» para a metafisica enquanto hori-
zonte do Ser, ou seja, 0 insight de Lonergan
corresponde ao a priori rahneriano de «puro
pre-conhecimento» (pure pre-knowledge), que
aponta para o Ser tal como um horizonte.
O mérito de Lonergan, que ilumina a cate-
goria rahneriana como um desdobramento,
esta em reformular a questao do a priori no
modo como acedemos ao conhecimento do

ser — nao como subjetividade ou objetividade



radical, mas como unidade do ser que se vis-
lumbra como horizonte a ser buscado. Tanto
a Anschauung rahneriana quanto o insight lo-
nerganiano parecem ser desdobramentos das
mociones spirituales (EE, n.° 6) inacianas (Lo-
nergan, 1992: 377-378; 1988: 188-204).

Em Espirito no mundo, Rahner trabalha a in-
tuicao como uma pré-apreensao do intelecto,
um a priori enquanto pressuposi¢ao necessaria
para o conhecimento objetivo, que é necessa-
riamente um conhecimento a posteriori,inves-
tigativo e secundario. Parte, assim, da questao
sobre a intelec¢ao no ser humano (l,q.84,a.7)
da Suma teoldgica de Tomas de Aquino, sobre
a possibilidade do conhecimento e o uso das
imagens, questao tributaria da via negativa do
Pseudo-Dionisio Areopagita (Teologia mistica e
A hierarquia celeste,2004: 129-136 e 137-138),
no quadro de uma légica simbolico-associa-
tiva: «é necessario recorrer as imagens para
descobrir a natureza universal presente num

objeto particular» (Suma teoldgica,l,q.84,a.7).

Deste modo, todo o conhecimento humano re-
mete a uma intuicao sensivel. Pensando com
Tomas, este ocorre como conversio intellectus ad
phantasmata, ou como espirito no mundo. Por
«espirito» entende-se a capacidade de trans-
cender o mundo — nome da realidade pela qual
é acessivel a experiéncia imediata do ser hu-
mano. Assim, o «espirito no mundo» refere-se
a capacidade de conhecimento humano que se

da primeiramente no mundo da experiéncia e

que sO se converte em entendimento metafi-

sico por meio das imagens (phantasmata).

Em Rahner, tal imagem ou signo (Rahner,
1939: 161) serve para um desdobramento
ontoldgico constitutivo da existéncia na sua
busca de sentido. Se a imagem é composta
pela intuicao da sensibilidade, o pensamento
tomista-rahneriano detém-se na «esséncia da
sensibilidade», devendo, por isso, a sua obra
ser melhor qualificada nao como uma meta-
fisica, mas como uma metafisica do conheci-
mento,uma investigacao que nao fala de Deus
em si, mas das condicoes de possibilidade de
0 conhecer a partir da transcendéncia da sen-
sibilidade e da imaginacao, mediadas pela in-
tuicao e pela reflexao que dela decorre. A in-
tuicao €, assim, 0 meio pelo qual se apreende
0 concreto, um conhecimento nao discursivo,

primeiro ato do conhecer.

A intuicao emerge da sensibilidade e da ima-
ginagao enquanto busca de conhecimento de
um objeto, sendo uma forma afetiva de conhe-
cimento, pois € provocada pela sensibilidade e
tem como ponto de partida a reflexao ativa do
intelecto enquanto constru¢ao de um enten-
dimento. Esta forma pode retornar ao sujeito
cognoscente como abstragao reflexiva sobre
aquilo que o afetou e,consequentemente,sobre

0 modo de agir em relacao ao que o afeta.

Logica de conhecimento existencial
e o dinamismo da graca

77



Na perspetiva teoldgica rahneriana, a antro-
pologia é o solo fecundo da teologia funda-
mental, na medida em que apresenta a pos-
sibilidade de uma revelacao (Fiorenza, 1994
51 e 228) como descoberta de sentido — uma
experiéncia de sentido que permite reler o
modo de viver e de experimentar subjetiva-
mente a trajetdria historica a partir da chave
de leitura do tema dogmatico. O tema do Pai,
por exemplo, deixa de ser um conceito abs-
trato para se tornar um olhar sobre a historia,
permitindo reconhecer nela as marcas de bon-
dade e de generosidade imerecida, onde a re-
leitura se converte na experiéncia significante

de se perceber como filho.

Se a oracao,enquanto ato filosofico, € a atitude
de formular de algum modo a busca de sen-
tido — um «prestar ouvido» a prépria historia
diante do espanto do fatidico —, na perspetiva
teoldgica a oracao identifica o tema teolo-
gico a posteriori enquanto signo adequado
para reler a experiéncia significante a priori,
de modo que nao se limita a compreender o
dogma, mas antes o penetra,como se observa

na sua Oragdo a Santo Tomds de Aquino:

Te peco, ademais, que exerga sua intercessao
sobre mim em dois assuntos. No momento
nao faz outra coisa que pronunciar teu «Adoro
te devote latens deitas»,uma vez que te encon-
tras diante da inabarcavel imensidao de Deus.
Tao imensa divindade nao é mais para ti pura
palavra tedrica, pronunciada pela grandeza de
teu espirito elevado. Agora, gragas a presenca

do poder criador de Deus em ti mesmo, se

78

converteu em objeto experimentado de sua
adoracao silenciosa. Através desse poder, es-
quece de ti mesmo ao adorar a Deus, e justa-
mente nesse esquecimento chegas a possui-lo
de modo definitivo. Que quando eu me ocupe
da teologia ou me dedique a pregagao ou
converse com os homens a respeito de Deus,
que seja, entao, a0 menos minimamente cons-
ciente de que tudo se descubra penetrado de

seu mistério. (Rahner, 2012[1984]: 159).

Essa experiéncia de penetracao no Mistério
permite uma nova percepgao sensivel, na me-
dida em que é reavivada pela memoria, am-
pliando assim a inteligéncia do sentido histo-
rico da existéncia como «autoluminosidade»
ou «autotransparéncia» que capta existencial-
mente 0 que se encontra transposto em con-
ceitos. Deste modo, a experiéncia da oragao
que penetra o dogma nao visa compreendé-lo
em si,mas compreender no dogma, na medida
em que este transporta um signo que per-
mite identificar uma acao interna significante
— uma «vivéncia da revelagao na propria
existéncia» — que se torna, entao, uma «men-
sagem ouvida», porque adquire significado
pessoal. Essa mensagem ouvida ja é teologia,

ainda que em estado bruto.

A oracao é simultaneamente busca e discerni-
mento da prdpria busca,ao reconhecer o movi-
mento que corresponde a agao de Deus, como
um impulso orientado para o sentido da vida.
A oracao, portanto, nao € um mero pedido ao
«bom Deus» ou um dever — 0 que seria, nas pa-

lavras de Rahner, «um cadaver, a ilusao de uma



oracaox.Para Rahner,a oracao € o momento em
que «abrimos a Deus 0 nosso coragao» ao di-
namismo da graca, que liberta o desejo do seu
sufocamento (Rahner, 1949, pp. 39-116).

Além disso, a oracao possui uma funcao nar-
rativa: a partir da apresentacao dos aconteci-
mentos externos no dialogo com Deus, mani-

festa-se a realidade mais intima do sujeito:

Os acontecimentos que se patenteiam na vida
exterior, claros ou impenetraveis, sao, quando
0S perscrutamos, muitas vezes apenas sinal
e simbolo, uma sombra exterior, refletindo
as coisas que se passam no coragao, talvez
desde muito tempo. Agora, sem mesmo o ser
humano pressentir, mostra-se-lhe de repente
a realidade exterior do que estava escondido
no intimo do seu ser. Entao, o ser humano
pode, nesse mesmo acontecimento, reconhecer,
como num espelho, o estado de seu coragao.
E quando ele olha para esse espelho, perce-
bendo que é ele mesmo que se reflete nesse
fato exterior, entao talvez se assuste mortal-

mente e estremega o coragao. (Rahner,1949: 50)

O «coracao sufocado» manifesta-se quando o
«horror e a impoténcia» se apoderam do indit
viduo e, no entanto, este finge possuir «coragem
e indiferenca». Eis o «individuo moderno»:
aquele que se esforca por «manter a aparéncia
de pessoa intrépida e feliz na existéncia», numa
«farsa que representamos para nés mesmos»,na
«busca de subterfugios a fim de encontrar a fee
licidade», que nao passam, contudo, de «perama
bulagdes irrequietas». Rahner recorre a metafora

do «abrigo subterraneo» da guerra,onde as pes-

soas se satisfazem com as provisoes disponiveis,
sem perceber que a porta do subterraneo ja des-
moronou e que dali jamais sairao. O local trans-
forma-se num carcere em que, porém, se vive
com aparente tranquilidade: «assentados no
subterraneo da vida», detidos na «limitacao, na
nulidade, nas vulgaridades quotidianas, na de-
silusao dos rumores, na mesquinhez, nas tenta-
tivas frustradas que constituem a vida humanan».
No meio da «alegre distracao, o individuo nao
se da conta de que a sua tranquilidade € apenas
aparente, até que os factos se revelem — como
um «fésforo» aceso no ambiente obscurecido do
subterraneo — mostrando que as provisoes nao
sao suficientes. Sufocado pelas futilidades, de-
samparado e destinado a morte, o0 individuo mo-
derno contempla-se impotente no subterraneo
do seu coracao e instala-se no desespero de
forma anestesiada: «nao prorrompe em brados
desalentadores nem talvez mesmo se enfureca».
Para ele, 0 «desespero tornou-se tao normal,tao
natural, que ja nao acredita na possibilidade de

outra situacao» (Rahner, 1949: 55).

O sufocamento do coragao €, assim, um deses-
pero tranquilo — uma apatia perante os anseios
inquietantes — e, por isso, o individuo ja nao
compreende a miséria das suas contradigoes,
julgando-as simplesmente normais, fruto do
«entorpecimento do homem interior», que
pode resultar, mesmo para o cristao, num mero
«cristianismo formalista», como «doenca set
creta». Assim, a oragao enquanto abertura pror
gressiva ao dinamismo da graga possui quatro

momentos: 1) fugir desse anestésico gaudio

79



com a «esperanca de esquecer a angustia»
que tributa a realizacao da existéncia de
modo infantilizado a responsabilidade divina;
2) «notar» essa angustia em «sua presenca:
«saber que ele esta perto de ti, que no mais
intimo do teu coragao angustiado, ele ha muito
espera», como aquele que ali esta para escutar
e esperando o «calar» para «dar-lhe a palavray;
3) «encontrar alguém naquilo que era tido por
vazio», e 0 efeito dessa presenca se da a coa
nhecer como «imperturbavel tranquilidade»;
4) acolher a oragao que nasce como «voz em
nosso intimo», como «coracao que fala a Deus»

e estd a escuta dos movimentos internos:

Dizem que Deus nao existe porque confundem
o Deus verdadeiro com aquilo que julgavam
ser Deus. Nesse ponto eles tém razao. O Deus
de sua fantasia realmente nao existe: o Deus
de uma seguranca terrena, o Deus que protege
dos desenganos da vida, o Deus do seguro de
vida, o Deus que vela para que as criancas
nunca chorem e para que reine a justica na
terra, que afaste a miséria desta vida, o Deus
que preserva da desilusao o amor humano.

(Rahner, 1949: 56)

Theologia mentis a servico

da theologia cordis et vitae
A oracao em Rahner, que emerge da condicao
antropoldgica, € um ato noético e,a0 mesmo
tempo, teoldgico, na medida em que descobre
o sentido de Deus nao per si,mas na busca de
sentido da propria vida.Assim, a teologia deve

considerar os seus momentos distintos, em-

80

bora intrinsecamente unidos, em que a theo-
logia mentis deve ajudar a penetrar neste Mis-
tério de Deus atuante no «coracao» humano,
ou seja, deve auxiliar a perceber a theologia
cordis et vitae, na qual habita o «Espirito forte
que se oculta por detras da nossa fraqueza»,
sobretudo para iluminar esse percurso do co-
racao que a oracao deve manter presente na
tarefa de assumir a angustia,a fim de que dela
possa emergir a acao de Deus, que conduz a
serenidade e se manifesta como oracao de
gratiddo. E no quotidiano que o ser humano
depara com a angustia e, por isso, «deve rezar
o préprio quotidiano»: «<E no meio do mundo
que devemos procurar e encontrar Deus»
(Rahner e Ratzinger, 1965: 74).

Nesta perspetiva, a theologia mentis deve de-
purar a visao do motivo da decisao de fé como
uma «garantia prévia» diante da angustia, pro-
curando convencer pela «evidéncia» de que
«nao cairas no abismo» do sofrimento da vida
— uma «fé que exige seguranca antes de se
abandonar» ao Mistério, que permanece Mis-
tério na existéncia, e, portanto, sem oferecer
garantias. A theologia mentis deve suscitar a
imitacao do Filho, que, impotente, segue o0s
rumos do seu coragao na condicao kenotica das
situagdes concretas da vida real. A inteligéncia
da fé deve saber traduzir o que se passa inter-
namente no coracao. Assim, a fé nao oferece
seguranga ou garantias, mas alguém em quem
confiar diante das angustias e fatalidades hu-
manas, alguém que sabe perscrutar todas as

pulsacoes do coracao humano. Contudo, o Es-



pirito nao escuta a «tagarelice incessante» dos
desejos confusos e das angustias tiranicas do
interior, pois, nessa situagao, nao se sabe como
orar nem o que pedir. Quando, entao, se deseja
ao menos libertar-se desses desejos confusos,
deixa-se o Espirito rezar em si proprio, e Ele
da-se a conhecer nos «sons que harmonizam
as dissonancias cadticas» do coragao, revelan-
do-se como movimento interno subtil, que nao
coage a liberdade, mas atua como apelo ao
que «ha de mais humano no humano», mani-
festando-se no «coracao» como afeto a priori
nao tematico, enquanto universo da theologia
cordis et vitae, na qual o Espirito age como ato
primeiro da teologia em estado bruto. A theo-
logia mentis deve, por sua vez, estabelecer as
correlagcdes entre a experiéncia a priori e as
categorias a posteriori dos temas dogmaticos,

compreendendo-as como categorias vivenciais.

A oracao e, portanto, escuta da theologia
cordis daquilo que a vita lhe provoca, como
«eco» do clamor dos anseios e da realidade
do coragao, percebendo-se como movimento
interno. A oracao une a profundidade do co-
ragao ao abismo do Espirito. No meio de todos
os ruidos dos factos que afetam — da consta-
tacao da impoténcia diante do fatidico e da
contradicao, da angustia que anseia por um
sentido quando este se esvai ou nao se en-
contra — esta ali o «Deus escondido» (Rahner
e Ratzinger, 1965: 74-106), nao como causa
do sofrimento, mas como «causa segunda»
(Rahner, 1984: 93-96), que insiste com o ser

humano para que transcenda a situagao em

que se encontra, a fim de cooperar com 0 mo-

vimento da graga em direcao a liberdade.

Perceber a acao de Deus constitui o auditus
fidei (Rahner, 1963: 24) e é o elemento es-
sencial da oracgao, que deixa de ser atitude
infantil de mera peticao — colocando toda a
responsabilidade em Deus — para tornar-se
exercicio de responsabilidade, busca de sen-
tido e transcendéncia, no qual se conta com
Deus para iluminar e ordenar o caos da con-
tradicao e das situacoes que exigem a lucidez
da consciéncia para o exercicio da liberdade,
que é o proprio individuo; e, por isso, nela se
desvela algo real de si. Assim, a oracao tor-
na-se dialogo a partir do afeto provocado pelo
facto — causado ou sofrido — com Aquele que
quer conduzir tal afeto a um logos, ou seja, a
uma consciéncia de sentido da vida, para [co-]
responder a reminiscéncia do facto provo-
cado no interior humano. O afeto provoca o
dialogo, e assim a oracao constitui-se naquilo
«que dizemos e o que percebemos no assim
chamado nosso ‘eu”». Naquilo que se percebe
como movimento afetivo esta o «eco» do
«clamor pelo qual Deus chama a Si mesmo»,
a fim de vivenciar tal situacao na dinamica de
transubstanciar a realidade vivida — do afeto
a uma nova consciéncia que gera uma nova
atitude — como resultado dessa ocasiao pro-
picia para conhecé-Lo, e, desse encontro, or-
denar a vontade a vontade de Deus, a fim de
assimilar o Seu modo de ser, isto €, a busca
de amar cada vez mais como Deus ama. E na

theologia cordis esta presente, por exceléncia,

81



a questao da cognoscibilidade de Deus, que
cabe a theologia mentis discernir nos afetos

provocados por Ele:

Santo Inacio tem por pressuposto que existem
vivéncias da alma que sobrevém a consciéncia
e devem ser atribuidas a Deus, e que essas
mogoes divinas se distinguem e podem ser
distinguidas de outras que tém lugar junto as
essas mogoes divinas e cuja origem é distinta.
Doutro modo, tais mogdes nao se atribuem a
Deus pela razao sensivel em definitivo, pois
tudo o que existe e afeta o ser humano in-
fluenciando-o se deve também a preservagao
e cooperacao de Deus, de modo que esta sub-
metido a sua providéncia e, quando é bom,
tende a salvagao, se pode atribuir de maneira
especial a Deus, a sua graga,a sua providéncia
etc. (Rahner, 1958: 118)

A graca é uma «palavra do coracao» que fala
no siléncio da atencao aos afetos, enquanto
a priori a ser lido por um [dgos que traduza
tal acao. Este [dgos deve, sobretudo, favorecer
a metanoia da percecao de que, naquilo que
era tido como angustia infernal, também esta
a «cruz» salvifica da vida quotidiana, na qual
pode «morrer 0 nosso egoismo» (Rahner,1949:
74-108) — sepulcro onde igualmente ressus-
cita um novo «eu», numa mudanca da cons-
ciéncia. Ao transformar-se o modo de pensar,
transforma-se também o modo de viver aquilo
que afeta a vida — nao como afastamento do
mundo, pois € nele que reside a condicao de
possibilidade da existéncia, mas como relati-
vizacao da dependéncia sine qua non da felici-

dade que lhe é atribuida.

82

Conclusao
A conversao, em Karl Rahner, pode ser com-
preendida como a consequéncia existencial
da oragao entendida em sua dimensao an-
tropoldgica. A oracao é disposicao atenta aos
movimentos da sensibilidade e as imagens
nas quais esses movimentos se interpretam,
em busca de um sentido mediado pela in-
tuicao que emerge desse processo. Conver-
ter-se é deixar-se afetar por essa intuicao que
desvela o real, tornando-se consciente do di-
namismo de autotranscendéncia que funda a
experiéncia humana. Assim, a conversao nao é
mera mudang¢a moral, mas 0 amadurecimento
de uma escuta interior pela qual o ser humano
se abre a alteridade originaria que interpela a

sua existéncia como excesso de sentido.

Neste horizonte,a oragao constitui uma forma
de conhecimento existencial. Ela é escuta e
auto-interrogagao: dirige-se a Alguém, mas
revela,ao mesmo tempo, o proprio orante. Tal
movimento interior, nascido da afetividade,
transforma-se em reflexao e em nova per-
cecao de si e do mundo. A conversao exprime
precisamente esse deslocamento cognitivo e
afetivo, em que a consciéncia desperta para
uma compreensao ampliada da realidade e de
si mesma. A vida, nesse processo, mostra-se
capaz de sentido porque é habitada por uma
presenca que a ultrapassa e a chama a realizar

suas proprias potencialidades.

Tal percecao de si como capaz de transcender
emerge, muitas vezes, diante do fatidico,

quando a contingéncia obriga a lancar nova



luz sobre a prépria condigao. A abertura a [re]
leitura da existéncia torna-se entao vontade de
ir mais além. A intuicao desponta como «lumi-
nosidade» e «antecipacao» de novas possibili-
dades,nas quais o ser humano se move dinami-
camente em direcao a esse «mais» percebido,
concebendo um outro eu, autoluminoso e au-
totransparente,como possibilidade de um novo
modo de ser. Nesse movimento, a consciéncia
de si amadurece na tensao entre limite e aber-
tura, finitude e transcendéncia, tornando-se

lugar de revelacao e de conversao.

Dessa forma, a oracao como ato de conheci-
mento e a conversao cOmMo sua consequéncia
existencial configuram juntas uma hermenéu-
tica da existéncia. O ser humano descobre-se
finito e,simultaneamente, infinitamente aberto,
capaz de transcender a propria condicao e de
acolher o real e suas potencialidades exis-
tenciais como dom. A conversao &, portanto, o
nome filosofico e teoldgico desse processo de
autotranscendéncia: um saber que nasce do
espanto, amadurece na escuta e culmina na li-
berdade de responder ao chamado do excesso

de sentido que constitui o préprio ser.

Bibliografia

Impressa
Aquino, T.(2002). Suma teoldgica. (5.7 ed.). Edicoes
Loyola. Sao Paulo;

Certeau, M. de. (1986). Heterologies: Discourse
on the Other. University of Minnesota Press.
Minneapolis;

Fiorenza, F. (1994). Karl Rahner and the Kan-
tian Problematic (Introduction). Em: Rahner,
K. (ed.). Spirit in the World. The Continuum Pu-
blishing Company. New York;

Frankl, V. (2003). Psicoterapia e sentido da vida.
(4.2 ed.). Quadrante. Sao Paulo;

Frankl,V. (2004). A presenga ignorada de Deus. (8.2
ed.). Sinodal/Vozes. Sao Leopoldo/ Petropolis;

Frankl, V. (2005). Em busca de sentido: Um psi-
cologo no campo de concentragdo. (21.2 ed.). Si-
nodal/Vozes. Sao Leopoldo/Petrépolis;

Kant, 1. (1999[1787]). Critica da razdo pura. Edi-
tora Nova Cultural. Sao Paulo;

Lonergan, B. (1988). Metaphysics as Horizon.
University of Toronto Press. Toronto;

Lonergan, B. (1992). Insight: A study of Human
Understanding. University of Toronto Press. To-
ronto. (Collected Works of Bernard Lonergan,
Vol. 3);

Loyola, S.I. (1982). Obras completas. Biblioteca
de Autores Cristianos. Madrid;

Loyola, S.I. (1997). Exercicios espirituais. (6.2
ed.). Edicoes Loyola. Sao Paulo;

Maier, M. (1991). La théologie des Exercices de
Karl Rahner. Recherches de Science Religieuse, 79,
4 :535-560. Centre National de Lettres. Paris;

Przywara, E. (1938). Deus semperMaior: Theo-
logie der Exerzitien. Herder. Freiburg im
Breisgau.Vol. 1;

Pseudo-Dionisio, o Areopagita. (2004). Obras
completas. Paulus. Sao Paulo;

Queralt, A. (1991). Il ruolo dello Spirito Santo
nella spiritualita ignaziana. Centrum Igna-
tianum Spiritualitatis. Roma;

Rahner,K.(1958). Das Dynamische in der Kirche.
Verlag Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1963). Horer des Wortes: Schriften
zur Religionsphilosophie und zur Grundlegung
der Theologie. (2.7 ed.). Benziger Verlag/Herder.
Freiburg im Breisgau, Dusseldorf;

Rahner, K. (1964[1939]). Geist in Welt: Zur Me-
taphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas
von Aquin. Kosel-Verlag. Munchen;

Rahner, K. (1965). Betrachtungen zum Ignatia-
nischen Exerzitienbuch. Késel Verlag. Munchen;

83



Rahner, K. (1965). Palavra de Indcio de Loyola a
um jesuita hoje. Edi¢oes Loyola. Sao Paulo;

Rahner, K. (1967) (dir.). Sacramentum Mundi:
Theologisches Lexikon fiir die Praxis. Verlag
Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1970). Einiibung Priesterlicher Exis-
tenz.Verlag Herder KG. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. (1984). Grundkurs des Glaubens: Ein-
flihrung in den Begriff des Christentums. Herder.
Freiburg, Basel;

Rahner, K. (2004[1949]). Von der Not und
dem Segen des Gebetes. Em: Samtliche Werke.
Herder. Freiburg im Breisgau. Vol. 7:

Rahner, K. (2006). Samtliche Werke. Ignatianis-
cher Geist - Schriften zu den Exerzitien und zur
Spiritualitat des Ordensgriinders. Herder. Frei-
burg im Breisgau. Vol. 13;

84

Rahner, K. (2012). Gebete des Lebens. (ed. de A.
Raffelt, introd. de K. Kardinal Lehmann). Verlag
Herder. Freiburg im Breisgau;

Rahner, K. e Ratzinger, J. (1965). Offenbarung
und Uberlieferung. Verlag Herder. Freiburg im
Breisgau;

Vaz, H. C. de Lima. (2000). Mistica e filosofia:
Experiéncia mistica e filosofia na tradicdo oci-
dental. Edicoes Loyola. Sao Paulo;

Villas Boas, A. (2016). Teologia em didlogo com
a literatura: Origem e tarefa poética da teologia.
Paulus. Sao Paulo.

Digital
Frankl, V. e Rahner, K. (2024). Gesprdche mit
Viktor Frankl und Karl Rahner [Gravagao audio].
Auditorium Netzwerk. Mulheim-Baden. Ace-
dido em 14 de outubro de 2025, em: https://
www.auditorium-netzwerk.de.



