E-LETRAS COM VIDA — N.° 15 JULHO/DEZEMBRO DE 2025: pp. 36-51

Resumo: Neste artigo, a partir de um enqua-
dramento morfoldgico da nogao de conversao
em diferentes codigos de escrita, procuro
mostrar como a conversao de Inigo/lgnacio
descrita na Autobiografia, pode ser abordada
no interior de uma historia de longa duracao
das formas de conversao, encontrando apoio,
nesse sentido, nas analises desenvolvidas por
Pierre Hadot e Michel Foucault.
Palavras-chave: Conversao; Epistrophé; Meta-
noia; Inventio.

Converter-se, ou seja, despir-se de si préprio:

A recriagdo inaciana de um modelo antigo
To convert oneself, that is, to divest oneself of one’s own self:
The Ignatian re-creation of an ancient model

GIANFRANCO FERRARO!

Abstract: In this article, drawing on a morpho-
logical framework of the notion of conver-
sion across different codes of writing, | seek
to show how the conversion of Inigo/Ignati-
us, as described in the Autobiography, can be
approached within a long-term history of the
forms of conversion, finding support in this re-
gard in the analyses developed by Pierre Hadot
and Michel Foucault.

Keywords: Conversion; Epistrophé; Metanoia;
inventio.

1 CEG, Universidade Aberta, Lisboa; Universidade da Beira Interior. ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-1915-5155.

36

https.//doi.org/10.53943/ELCV.0225_36-51



Introducao
Apesar de se ter definido como uma nocao
propria do contexto religioso, a nogao de
conversao atravessa a historia das praticas
de vida e de escrita em multiplos cédigos e
disciplinas. Neste sentido, € possivel ler a per-
sisténcia da nocao de conversao, na sua com-
ponente narrativa de «relato», como na sua
componente pratica, na forma de um «meta-
-cédigo», que, atravessando certamente toda
a cultura ocidental, € possivel identificar em

muitas outras culturas.

Dentro de um relato de conversao aparecem
elementos que reenviam, de forma explicita
como implicita,para outros relatos.Entende-se
melhor, por exemplo,a no¢ao de conversao de
Santo Agostinho quando a relacionamos com
as figuras de conversao presentes no Evan-
gelho ou no contexto neoplatdnico,sendo que
o proprio Santo Agostinho € influenciado pelo
neoplatonismo. Por sua vez, compreendemos
melhor o que se associa ou se distancia do
modelo agostiniano de conversao quando
abordamos formas de conversao da moderni-
dade. E possivel afirmar, portanto, que um mo-
delo de conversao pode ser analisado atraves
de diferencas e de continuidades: na ambi-
valéncia entre herdades e diferenciagdes, um

modelo de conversao liga-se ao presente que

atinge o proprio relato, oferecendo uma visao
da modalidade com que naquele presente
historico se pode «mudar de vida», e criando
quase uma comunidade entre os individuos
vivos e aqueles que, no passado, integrando o
mesmo modelo, transformaram a sua prépria
existéncia. A histéria da nogao de conversao
deve, portanto, ser abordada através de uma
histéria de longo prazo das conversoes, dos
modelos e das figuras que efetivamente se
encontram nos diferentes relatos, bem como

dos coédigos que estas figuras integram.

Podemos individuar, neste sentido, alguns
aspetos marcantes por meio dos quais é pos-
sivel testar uma epistemologia da conversao:
1) um aspeto trans-histdrico; 2) um aspeto per-
formativo/protréptico; 3) um aspeto eidético e
transfigural; 4) um aspeto intersemidtico e me-
tasemdntico; 5) um aspeto interespiritual; e 6)
um aspeto antropoldgico.? Para além do aspeto
trans-histérico, que acabei de descrever bre-
vemente, € importante destacar o aspeto que
tem a ver com a propria «figuralidade» da con-
versao. A conversao é-nos dada como objeto
de compreensao atraveés de figuras, caracteri-
zadas, quase sempre, por um cariz performa-
tivo. O objetivo do relato de uma conversao é
geralmente uma replicacao do proprio acon-
tecimento narrado na existéncia do leitor.

E facil identificar esta dimensdo na pintura.

2 Para uma discussao mais aprofundada quer da epistemologia da espiritualidade que proponho nestas paginas quer dos aspetos que

a caracterizam, cf. Ferraro,2024b: 218-221. Para uma abordagem da nocao de conversao de cariz nao exclusivamente religiosa ver: Joly
1961; Nock 1985; MacDonald 1997; Charlier 2011; Szalay 2020; Despotis and Lohr 2022; Cusinato 2023.

37



Caso paradigmatico é a Conversao de S. Paulo,
pintura de Caravaggio patente na Capela Ce-
rasi da Basilica de Santa Maria del Popolo,
em Roma. Nesta obra, a conversao assume a
forma de uma luz que interrompe a cena, in-
teiramente dominada pela grande figura do
cavalo e do apostolo, caido no chao. Na luz,em
particular, manifesta-se uma for¢a que escapa
inteiramente a capacidade de resisténcia hu-
mana: o humano € sobrecarregado, reduzido
quase a uma matéria inorganica sobre a qual
intervém uma for¢a capaz de lhe atribuir uma
nova forma. Contudo, a figuralidade aparece
precisamente em termos de «figuras» litera-
rias também no contexto filosofico, literario ou
politico. Nao é por acaso que, no quadro da
retdrica antiga — de Aristoteles, Cicero, Quinti-
liano — retomada pela mais moderna, como a
de Genette, as figuras de «invencao» (inventio)
sao aquelas que permitem transpor as figuras
reais no ambito do imaginario. Desta forma, a
instancia protréptica dos relatos de conversao
revela-se na propria matriz imaginativa. Sao
estas figuras que reenviam umas para as ou-
tras através dos cddigos, permitindo a estes
influenciar-se reciprocamente: a periagogé
platonica do prisoneiro da Caverna continua
a influenciar as conversoes narradas nas obras

filosoficas e literarias, e isto precisamente

através de um topos que pode atravessar co-
digos diferentes. Também no caso do relato da
conversao de Inacio, tal como o encontramos
na Autobiografia, é possivel, portanto, entrever
a ambivaléncia entre repeticao e desvio de fi-
guras de conversao e, portanto, interpreta-las
através do paradigma da inventio.> E preci-
samente o caso da nudez, ou melhor, do mo-
mento em que Inacio relata o ato de despir-se
dos seus antigos habitos de militar, para vestir
os trajes de penitente. Trata-se de uma figura
propria da tradicao religiosa que é possivel ja
verificar no ambito filosofico da Antiguidade
e regressara sucessivamente em outros con-
textos: um aspeto que revela também a di-
mensao meta-semantica da conversao. Para
além de se representar através de signos que
pertencem aos diferentes codigos, a figura da
conversao mantém uma autonomia, uma certa
autorreferencialidade face a eles. A identifi-
cacao do «meta-codigo» da conversao reen-
via-nos, de resto, para um substrato antropo-
logico: se a conversao implica uma rutura que
transcende a forma duma existéncia, esta ru-
tura,que se configura antes de mais como uma
viragem dentro da repeticao de existéncia,
define também uma temporalidade propria da
vida humana. Como fendmeno que descons-

troi a repeticao e cria uma diferenga, por sua

® Sobre a histdria da conversao através das figuras da inventio, leia-se 0 meu ensaio «A conversao e as suas figuras: Luzes, sombras,

regressos, viragens e metamorfoses» (2024b: 217-239). A conversao, como metanoia, foi aprofundada por Sergio Zatti, no ambito do

género autobiografico, como veremos adiante (cf. Zatti, 2024: 301-328). Zatti, por sua vez, retoma a investigagao sobre as figuras da

inventio, interpretadas, de um ponto de vista freudiano, pelo tedrico italiano da literatura Francesco Orlando. Veja-se, por exemplo,

Orlando 2017 e Orlando 2025.

38



vez, criadora de novos conteudos existenciais,
a conversao acaba por refletir um fenédmeno
decisivo da vida humana enquanto vida cujas
possibilidades de repeticao nao tém apenas
um fim bioldgico, uma diferenca absoluta.
A conversao descreve o tempo humano de vida
como tempo em que se podem determinar di-
ferencas concretas,em que se pode viver mais
do que uma vida no proprio tempo de vida.
Se ha uma possibilidade propria da vida dos
humanos, esta consiste na capacidade humana
de criar e recriar o tempo de vida: a «liber-
dade» dos humanos aparece concretamente
apenas como fendmeno de transformagao de-
cidido pelos préprios humanos. A aquisi¢ao de
uma forma de vida outra, de um bios que nao
se reduz a persisténcia da zoe, é algo que per-
tence aos humanos, e apenas aos humanos: so
0os humanos podem converter-se. O anseio e
a capacidade de transformacao de si proprio
que se manifesta na conversao € algo que é&,

portanto, préprio da experiéncia humana.

Uma abordagem filosofica
da espiritualidade: Hadot e Foucault
Seja a conversao representada — seguindo a
topografia desenhada por autores como Michel
Foucault e Pierre Hadot — como regresso a
uma forma auténtica de existéncia (epistrophé)
ou como uma mudanca radical (metanoia) para
uma existéncia que se percebe mais conforme
ao presente, a conversao surge como um dos

fendmenos em que se manifestam algumas

modalidades de transformacao da vida hu-
mana. Pierre Hadot esclarece a presenca, na
nocao de origem latina de conversio, de uma
oposicao interna, correspondente as duas pa-
lavras gregas epistrophé e metanoia,entre uma
nogao, portanto, de «retorno a origem», e uma
nogao de «renascimento» (Hadot, 2014: 203).
Toda a tradicao ocidental da conversao po-
deria ser colocada, portanto, para ele, dentro

desta polaridade.

Pode-se dizer que a ideia de conversao re-
presenta uma das nogdes constitutivas da
consciéncia ocidental: com efeito, pode-se
conceber toda a histéria do Ocidente como
um esforco incessantemente renovado para
aperfeicoar as técnicas de «conversao», isto
é, as técnicas destinadas a transformar a rea-
lidade humana, seja reconduzindo-a a sua
esséncia original (conversdao-retorno), seja
modificando-a radicalmente (conversao-mu-

tagao). (Hadot, 2014: 204)

Embora a epistrophé se insira na propria tra-
dicao crista das origens, com o cristianismo
surge uma nova representagao da conversao,
a metanoia, termo que indica uma completa

renovagao do espirito:

A metanoia inspirada pela fé no Crucificado é
absolutamente radical: trata-se de uma morte
vivida em espirito e nao apenas simbolizada
por ritos. E € um homem absolutamente novo
que renasce. A epistrophé é um despertar de
um sono, a recordacao de uma vigilia: and-
mnesis; a metanoia é morte e resurreccao:
anastasis. (Hadot, 1953: 32)

39



Alidentificacao dos dois principais movimentos
da conversao,ou seja,a epistrophé (¢motpoen)
e a metanoia (uetavola), nao exclui, contudo,
a presenca de um vocabulario mais amplo do
fendmeno, como se pode observar num autor
cristao como Clemente de Alexandria: € o caso
de expressdes presentes tanto no contexto
estoico como no platénico, como metastrophé
(HeTaoTpo@ny), metabolé (uetaPoln) e peria-
gogé (mepraywyr)) (Hadot, 1953: 32).*

Tal como acontece com as praticas espirituais
da Antiguidade, o cristianismo herda da filo-
sofia tardo-antiga as formas de conversao,
ainda que se fundamente na revelacao, ou
seja,numa «fé absoluta e exclusiva na palavra
e na vontade salvadora de Deus» (Hadot,2014:
206). Se a epistrophé continua a manifestar-se
Como um regresso a uma perfeicao originaria,
como «afirmacao das hipostases atraves da
sua prépria renuncia» (Hadot, 1953: 32), rea-
lizada mediante a kénose trinitaria,a metanoia
traduz aquilo que anteriormente, em termos
filosoficos, era compreendido como separagao
do individuo em relacao a sua vida anterior
— entregue a quotidianidade e a auséncia de
reflexao —, e que se converte agora, em termos

religiosos,num «desenraizamento de um estado

de perversao e pecado, peniténcia e contricao,
reviravolta total do ser na fé na palavra de
Deus» (Hadot, 2014: 206). O proprio movimento
escatoldgico cristao é construido dentro deste
quadro, com a Incarnagao histérica de Jesus,
que corresponde ao movimento de «saida» da
divindade de si propria, e a Ressurreicao, o re-
gresso de Cristo junto do Pai, movimento que
inclui toda a humanidade, que corresponde ao
movimento de retorno a si propria da Divindade
(Hadot, 1953: 33). No ritual cristao do batismo,
a conversao interior adquire, enfim, uma repre-
sentagao exterior: o renascimento em Cristo e 0
novo nascimento do individuo seguem de perto
0s movimentos da epistrophé e da metanoia
(Hadot, 20014: 206).

O modelo da conversao que se instala, por-
tanto, na Antiguidade, e que se aparenta ao
cristianismo, consiste, para Hadot, numa «in-
versao de uma inversao» (Hadot, 1953: 33).
E este o esquema hermenéutico que atraves-
sara a civilizacao ocidental, sequndo Hadot,
quer nas suas componentes religiosas quer
nas filosoficas: se a condicao humana é lida
como uma inversao relativamente a um esta-
tuto «natural», qualquer conversao procurara

— dentro de um determinado horizonte gno-

4 Recorde-se que Hadot (1953: 32) cita os Stromata de Clemente (IV, 6). Para além do ensaio de Telo, incluido em Ferraro e Caeiro (2024),
que se refere ao contexto platonico, sobre a nogao de conversao enquanto periagdgé, cf. Cusinato, 2023. Ainda sobre a distingao entre con-

versao filosofica e conversao religiosa, cf. Charlier, 2011: 31-64. Pierre Hadot argumenta que a experiéncia de conversao, também vivida

por ele préprio, pode ser alcangada quer no horizonte religioso quer num horizonte nao religioso. Neste sentido, nao atribui a nocao de

espiritualidade exclusivamente ao campo religioso.Em particular,remete as experiéncias de caracter mistico para a nocao de «sentimento

oceanico» de Romain Rolland, igualmente associavel a “mistica selvagem” de Michel Hulin, segundo a qual essa experiéncia coincide com

«0 sentimento de estar presente aqui e agora no meio de um mundo ele mesmo intensamente existente»: cf. Hadot, 2001: 27.

40



siologico — alcangar novamente uma auten-
ticidade desta condicao, desligando-a do seu

estado de perversao e de alienacgao.

Seguindo Hadot, também Michel Foucault co-
loca a questao da conversao como elemento
central das praticas de si e, no seu caso, da
tradicao do cuidado de si. Através do estudo
das diferencas entre os paradigmas da epis-
trophé e da metanoia, Foucault depara, assim,
com um modelo tipico da época helenistica
que, ao radicalizar o tema do «retorno», o
aprofundaria no sentido de estar orientado
para a constituicao, completamente imanente
— e, portanto, neste sentido, distante do mo-
delo platonico e neoplatonico — do «si» do
sujeito da conversao. A expressao conversio ad
se deve ser compreendida, em primeiro lugar,
como uma modificacao da atividade: nao se
trata de interromper toda e qualquer forma
de ocupacao para se consagrar total e ex-
clusivamente a si mesmo, mas sim, nas ativi-
dades que se realizam, reencontrar uma forma
de atencao isenta de preocupacdes que nao
tenham relacao direta com a propria consti-

tuicao do sujeito.

A conversao que encontramos na cultura e
na pratica de si helenistica e romana nao se
move, primeiramente, no eixo de oposi¢ao
entre este mundo e o outro,como a epistrophé
platonica. Ao contrario, trata-se de um retorno
que se fara, de certo modo, na prépria ima-
néncia do mundo, o que nao significa, contudo,

que nao havera oposicao essencial — e real-

mente essencial — entre o que nao depende
e 0 que depende de nds. Porém, enquanto a
epistrophé platonica consistia no movimento
capaz de nos conduzir deste mundo ao outro
— do mundo daqui de baixo ao de cima —, a
conversao de que agora se trata, na cultura de
si helenistica e romana, conduz a nos deslo-
carmos do que nao depende de nés ao que

depende de nos. (Foucault, 2006: 258)

Por outro lado,a conversio a si proprio € também
profundamente diferente da metanoia crista,
que, para Foucault, obedece a trés caracteris-
ticas essenciais: em primeiro lugar,a caracteris-
tica de uma mudanca repentina da existéncia;
em segundo lugar, o facto de o sujeito ser con-
duzido por um unico acontecimento, simulta-
neamente historico e meta-historico, que trans-
formaria por completo a sua forma de viver,
levando-o a atravessar uma passagem — como,
por exemplo, das sombras para a luz,da morta-
lidade para a imortalidade. Por fim, em terceiro
lugar, a metanoia crista seria caracterizada por

uma rutura e por uma rendncia.

De Inigo a Inacio
Na Autobiografia que Santo Inacio narra ao
Padre Luis Goncalves da Camara entre 1553
e 1555, podemos observar a centralidade da
figura da conversao. Na historia de vida, que
caracteriza todas as autobiografias jesuitas,de
resto, entra em jogo precisamente a narragao
de uma descontinuidade, de um desvio, que a

partir de um determinado momento aparece

41



ao longo de um caminho®. No caso especifico
dos jesuitas, o chamamento pela graga divina
— da qual a conversao inaciana é paradigma
— € precisamente 0 momento em que se abre
para o arbitrio individual a possibilidade de
acolher, de responder, ou de seguir para um
caminho diferente: neste sentido, a conversao
nao inaugura um espago e tempo de onde as
sombras se retiraram completamente. Pelo
contrario, como esclarecia o historiador ita-
liano Adriano Prosperi, nas Vocationes jesuitas
o0 momento da conversao torna evidente, na
propria tensao entre chamada e resposta,
um «territdrio obscuro, cheio de acidentes
imprevisiveis, dominado pela resisténcia do
homem» (Prosperi, 2016: 46).

Assim, vejamos como Santo Inacio apresenta
a sua «conversaox». Logo no inicio do relato, o
protagonista caracteriza-se como um homem
«dado as vaidades do mundo», e cujo desejo
principal era o de se nobilitar por meio de
empresas militares, até ao episddio decisivo
ocorrido durante o cerco de Pamplona. Cer-
cado na fortaleza de Pamplona, Inigo é quem
mais defende a necessidade de o seu exercito
nao se render as forgas francesas inimigas (Ig-
nacio de Loyola, 2013: |, 1). Acontece, porém,
que «Depois de muito tempo de bateria, uma
bomba o atingiu numa perna, quebrando-a in-
teiramente, e como a bola passou pelas duas

pernas, a outra também ficou gravemente fe-

rida». Inacio conta quase em pormenor o sofri-
mento e o desgaste do corpo, a longa conva-
lescenca, que o leva, por fim, a «cair em si», ou
seja, a reconhecer em si proprio uma necessi-

dade que reescreve o sentido da sua vida.

Encontramos, por conseguinte,aqui a premissa
quer de uma representacao da conversao
como metanoia, como rutura, quer de uma re-
presentacao da conversao como epistrophé,
OU seja, coOmo viragem e regresso para uma
autenticidade de cujo sentido a vida passada
se tinha aparentemente afastado. Ao mesmo
tempo, parece-me que encontramos aqui um
terceiro elemento da conversao, ou seja, o ele-
mento da conversio ad se, que aparece muito
tarde na tradicao filosofica antiga. O sujeito
quer ficar, antes de mais, em frente de si proé-

prio, reconhecer-se.

Esta necessidade traduz-se, em Inacio, no pre-
nuncio de um caminho penitencial, ou seja, de
uma linguagem do caminho penitencial, bem
enraizada no cosmo de um homem renascen-
tista, certo, mas com as raizes ainda na ldade
Média.Falamos da ida paraJerusalém. E umasta
linguagem que se traduz no desejo da imitacao
dos Santos (Ignacio de Loyola, 2013:1,9) e que,
porém, se revela como um caminho exposto ao
falhanco A disposicao da alma que esta na base
desta frustracao, vista de resto como inevitavel,

e descrita da seguinte maneira:

5 Importante pela reflexao que desenvolvo nas paginas que seguem foi a leitura do artigo de Gongalves Ferreira (2021).

42



E nesses pensamentos ele tinha todo o seu
consolo, nao olhando para nenhuma coisa
interior, nem sabendo o que era humildade,
caridade, paciéncia ou discricao para regrar
ou medir essas virtudes, mas toda a sua in-
tencao era fazer destas umas grandes obras
exteriores, porque assim era o que 0s santos
tinham feito para a gléria de Deus, sem olhar
para nenhuma outra circunstancia mais parti-

cular. (Ignacio de Loyola, 2013:[ll, 14] 37).

Um evento, uma blasfémia ouvida na rua —
nao sabemos quanto fruto de imaginacao ou
de realidade —, acaba, assim, por interromper
o caminho de Inacio, que deixa ir a mula que
0 acompanhava e se dirige a perto de Mont-
serrat para comprar uma veste penitencial
que envergaria no caminho paraJerusalém («e
entao ele comprou um pano, do qual se cos-
tumam fazer sacos, nem muito tecido e com
muitos buracos»). Acaba assim — continuando
a pensar dentro de um quadro da tradicao pe-
nitencial da cavalaria — por ficar a vigiar as
armas em frente do altar de Nossa Senhora de
Montserrat «sem sentar-se nem encostar-se,
mas as vezes de pé e as vezes ajoelhado»
(Ignacio de Loyola, 2013: [ll, 17] 38), deixando
por fim as armas no préprio santuario. O que

acontece a seqguir?

Na véspera de Nossa Senhora de Margo, a
noite, no ano de 22, ele foi embora tao se-
cretamente quanto péde um homem pobre, e
despojando-se de todas as suas roupas,deu-as
a um homem pobre, e vestiu-se com o vestido

desejado, e foi ajoelhar-se diante do altar de

Nossa Senhora; e uma vez assim, e outras
vezes em pe, com o0 cajado na mao, passou a
noite inteira. E de madrugada partiu por nao
ser conhecido, e nao foi pelo caminho certo
para Barcelona, onde encontraria muitos que
0 conheceram e o honraram, mas desviou-se
para uma cidade, que se chama Manresa,onde
estava determinado a ficar internado por al-
guns dias, e também a tomar notas num seu
livro, que ele mantinha muito bem guardado,
e com que ia muito confortado. (Ignacio de
Loyola, 2013:[ll, 18] 40)

Em Manresa, onde pretendia permanecer so al-
guns dias, Inacio acaba por ficar dez meses.Nao
iremos seguir todo o trajeto interior e também
geografico da peregrinacao seguinte. O que nos
interessa é focarmo-nos num dos aspetos cuja
descricao mais se evidencia nesta parte do re-
lato,a saber,0 momento de passagem para uma
vida «outra». Inacio nao somente se despe das
suas armas, e se veste de saco, como também

passa a viver como um pobre.

E ele exigia esmolas em Manresa todos os
dias. Nao comia carne, nem bebia vinho, ainda
que lho dessem. Aos domingos nao almogava
e, se lhe davam um pouco de vinho, ele bebia.
E como tinha muita curiosidade em tratar o
seu cabelo, como era costume naquela época,
e ele tinha um bom cabelo, resolveu deixa-lo
assim, conforme a sua natureza, sem se preo-
cupar com ele nem corta-lo, nem cobri-lo com
qualquer coisa,nem a noite nem durante o dia.
E pela mesma razao deixou crescer as unhas
dos pés e das maos, porque nisso também
tinha sido curioso. (Ignacio de Loyola, 2013:
[111,19] 41)

43



Como se pode constatar, em Inacio, o ato pe-
nitencial faz-se acompanhar de uma forma
especifica de lidar com o seu corpo. O corpo
deve, por assim dizer, manifestar o particular
estado da alma em que se encontra o pere-
grino.Nao deve ser deixado sem nota tambem
um outro elemento: Inacio nao deixa de tomar
notas das suas experiéncias interiores, regis-
tando-as num caderno e, portanto, espelhan-
do-se no registo das manifestacbes — por
exemplo, as proprias visoes — da mudanca
de vida. Mudar de vida implica uma manifes-
tacao, um registo, uma testemunha visivel que
torne o sujeito continuamente consciente do

seu estado emocional e psicologico.

Agora, a manifestacao visivel da conversao
no ato de pobreza e no corpo deixado a sua
prépria natureza tem evidentemente alguns
antecedentes histéricos e, no contexto cristao,
algumas formulagdes especificas, como as de
Jesus no Evangelho de Mateus, sobretudo, ao
descrever o ato de conversao como ato de es-
poliagao de si proprio. Lembro, em particular,
Mt 19, 21: «Se queres ser perfeito, vai, vende
0s teus bens,da aos pobres e teras um tesouro
nos céus. Entao vem e seque-me»; Mt 16, 24:
«Se alguém quer vir atras de mim, renegue-se
a si mesmo, tome a sua cruz e siga-me». E
ainda Lc 14, 26 e 33: « Se alguém vem a mim
€ Nao me amar mais do que ao pai,a mae, a
esposa, aos filhos, aos irmaos, as irmas e até
a propria vida, nao pode ser meu discipulo
», @ que se segue, mis uma vez, «Assim, todo

aquele que de entre vés nao renunciar a todos

44

0s seus bens nao pode ser meu discipulo».
Sao frases, estas que também constituem o
conteudo da Regra ndo bulada da Ordem dos
Frades Menores, ou seja, da mais antiga regra
estabelecida por Sao Francisco para a «par-
ticular forma de vida» que desejava para o0s
seus confrades. Uma forma de vida caracteri-
zada, precisamente, pela partilha da pobreza,
enquanto manifestacao da intervencao divina
dentro da vida humana, e enquanto completa

confianga nesta propria manifestagao.

Nao se trata de algo que Santo Inacio deixe
cair ou que define simplesmente a passagem
da conversao. Ainda na primeira semana dos
Exercicios espirituais (parte 1), Inacio entrega
uma sugestao, a de «se tornar indiferentes a
todas as coisas criadas, em tudo o que é con-
cedido a liberdade do nosso livre-arbitrio, e
nao € proibido», xsomente desejando e esco-
lhendo o que mais nos conduz para o fim para
0 qual somos criados». E, ainda, se formos ver
alguns artigos da Deliberagao sobre a pobreza,
documento autografo que acompanha o Didrio
espiritual, podemos ver como Santo Inacio, re-
fletindo sobre as razoes de pobreza, toma a
letra o capitulo 19 do Evangelho de Mateus:
«Persuade-se melhor os outros para a verda-
deira pobreza, guardando aquela conforme a
qual Cristo nosso Senhor move, dizendo: se
quis dimiserit patrem [...]». E, por fim, numa
carta aos confrades do Colégio de Padua, de
1547, Inacio afirma o valor ético da pobreza,
por um lado, retomando Mt 19, por outro,

dando centralidade ao poeta latino Lucano



e, sobretudo, ao filésofo estoico Séneca, que,
numa das Cartas a Lucilio, afirma, de acordo
com a influéncia epicurista, que a alegria de
um pobre é maior, se comparada com a da-
queles que tém tudo. A pobreza, para Inacio,
chega a ser até «a madre, o tesouro, a defesa
da religiao, porque lhe fornece o ser, da-lhe
nutrimento, preserva-a, como, pelo contrario,
a afluéncia das coisas temporais a debilita, a
desgasta e arruina [...] de modo que, por muito
que seja amarga, parece que se deveria aceitar
voluntariamente a santa pobreza» (Ignacio de
Loyola, 2013, Carta 40, A los padres y hermanos
de Padua). A sugestao de refletir sobre a po-
breza religiosa a partir do exemplo de Séneca
oferece-nos, porém, uma interpretacao para o

conceito e objetivo da «espoliacao» de Inacio.

Arqueologia de uma conversao
Pouco antes do fragmento que acabamos de
trazer a colacao, algumas linhas antes, Inacio
cita a referida carta de Séneca (§ 80). Ao Lé-la

percebemos o que esta em jogo:

Por isso te digo que a «liberdade» a que se
referem os registos publicos é uma palavra va,
pois nem os compradores nem os vendedores
da alforria a possuem. O bem que é a liber-
dade teras tu de da-lo a ti mesmo! Liberta-te,
para comecar, do medo da morte (ja que a
ideia da morte nos oprime como um jugo), de-
pois do medo da pobreza. Para te convenceres
de que a pobreza nao é em si um mal bas-
tar-te-a comparares o rosto dos pobres com

o dos ricos. Um pobre ri com mais frequéncia

e convicgao; nenhuma preocupacao o aflige
profundamente; mesmo que algum cuidado
se insinue nele depressa passara como nuvem
ligeira. Em contrapartida, aqueles a quem o
vulgo chama «afortunados» exibem uma boa
disposicao fingida, carregada, contaminada
de tristeza, e tanto mais lamentavel quanto,
muitas vezes, nem sequer podem mostrar-se
abertamente infelizes,antes se véem forcados,
entre desgostos que lhes roem o coragao,a re-
presentarem a comédia da felicidade. (Séneca,

2004: [80] 345-346)

O que esta em causa, portanto, também, nas
figuras da espoliacao e da pobreza em Inacio
€ um conteudo fundamental de liberdade e
de franqueza. Inacio retoma figuras e expe-
riéncias espirituais antecedentes, nao soé reli-
giosas, para oferecer um novo conteudo a esta
liberdade, ou seja, uma passagem para uma
reversao da experiéncia espiritual individual e
coletiva. Espoliar-se de um «eu» antecedente
€, nesse sentido, uma figura que volta a ex-
pressar um anseio de liberdade e de regresso
para uma autenticidade (o capitulo omnipre-
sente de Mt 19), no sequimento da qual so se
da uma verdadeira vida crista. Liberdade de si
proprio atraveés de uma verdade sobre si pro-

prio.

Michel Foucault, no ultimo dos seus cursos,
intitulado precisamente A coragem da verdade,
tenta mostrar como ha uma ligacao entre a
historia espiritual do ser da alma e uma «es-
tilistica da existéncia», ou seja, entre a formas

como foi concebida a interioridade e aquelas

45



que deram origem as maneiras de nos relacio-
narmos com 0 nosso proprio corpo. Neste sen-
tido, Foucault recorre a um conceito antigo, o
da «parresia», para esclarecer o que esta em
causa nas formas de «dizer a verdade» ao longo
do tempo. E assim que na Antiguidade surge
uma «forma de vida filoséfica» que tem nos
cinicos um testemunho de existéncia. Entre
0s cinicos — sendo Diégenes o mais famoso
deles —, afirma Foucault, «xo modo de vida (o
cajado,a mochila,a pobreza,a errancia,a men-
dicidade) tem funcOes precisas em relagao a
essa parresia, em relacao a esse dizer-a-ver-
dade» (Foucault, 2011: 149). Tem uma fungao
instrumental, porque «desempenha o papel de
condicao de possibilidade em relacao ao di-
zer-a-verdade». Tem a funcao de reduzir todas
obrigacoes inuteis, todas as que sao recebidas
e aceites ordinariamente por todo o mundo
e nao sao fundadas nem na natureza nem na
razao, logo, € uma «espécie de decapagem
geral da existéncia e das opinioes, para fazer
a verdade surgir». Este modo de vida tem, por
fim, um papel de prova, permitindo mostrar,
na sua nudez irredutivel, as Unicas coisas in-
dispensaveis a vida humana. «Nesse sentido,
é esse modo de vida que mostra, em sua in-
dependéncia, em sua liberdade fundamental,
0 que é simplesmente, e, por conseguinte, o
que deve ser a vida» (Foucault, 2011: 150).
Sao elementos desta existéncia nua e autos-
suficiente, que se podem ver, por exemplo,
no contexto dos relatos de vida de Didgenes:
«Quando lhe perguntaram quem € o homem

rico, ele respondeu: ‘Aquele que é autossufi-

46

ciente”» (Gnomologium Vaticanum 180, G241,
Didgenes the Cynic 2012: [17] 12). E, preci-
samente a proposito da pobreza: «Diogenes
disse que a pobreza nos conduz a filosofia por
si mesma, pois aquilo a que a filosofia tenta
persuadir-nos por meio de argumentos, a po-
breza obriga-nos a realizar de fato» (Stobaeus
4.32.11; G223; Didgenes the Cynic, 2012: [19]
13).

Neste sentido, se tivermos em consideracao
a figura por meio da qual Inacio narra a sua
conversao e 0 momento em que se enquadra
este evento — o da Reforma, que alerta para a
necessidade de uma profunda reconversao da
Igreja e do cristianismo —, é possivel dizer que
este chamamento através da espoliagao cons-
titui uma reconfiguragao, na continuidade, ao
longo da historia, das maneiras de dizer e de
expressar a verdade. Nao por acaso, tal como
na verdade tinha tentado fazer o proprio Fran-
cisco, Inacio nao quer fundar mais uma Ordem
monastica, mas uma Companhia, ou seja, quer
instituir uma maneira de viver em conjunto.
Em contextos diferentes, mas nem por isso
menos sugestivos de uma reconfiguracao
geral das formas espirituais individuais e cole-
tivas,o0 movimento franciscano e o movimento
da Devotio moderna fizeram apelo nao a uma
nova doutrina, mas ao caracter escatologico
de um modo de vida. Também para abordar
esta primeira experiéncia da «jesuitidade»
pode ser utilizada uma passagem do texto Al-
tissima pobreza dedicado pelo fildsofo Giorgio

Agamben ao franciscanismo: seria esta uma



maneira de viver, «através da qual a propria
vida de Cristo se faz novamente presente no
mundo para cumprir nao s6 o sentido histo-
rico das “pessoas” na economia da salvacao,
como a proépria vida das pessoas» (Agamben,
2011: 175). E nesse sentido que a conversao
de Inacio através da figura antiquissima da es-
poliagao se apresenta como cumprimento de
um anseio secular de reforma, oferecendo o

primeiro exemplo de conversao moderna.

Foucault identifica o paradigma da conversao a

si mesmo numa das Cartas de Séneca a Lucilio®:

Havia um gesto ritual — comenta Foucault —
com que o mestre,a fim de mostrar, manifestar,
efetuar a liberagao do escravo de sua sujeicao,
fazia-o girar em torno dele mesmo. Séneca re-
toma esta imagem e diz que a filosofia faz com
que o sujeito gire em tomo de si mesmo, mas
para o liberar. (Foucault, 2006: 20)

A conversio ad se consiste, pois,em duas carac-
teristicas: a dedicacao completa a si mesmo;
o afastamento do quotidiano e daquilo que
arrisca desviar-nos da atencao sobre nds pro-
prios. Dai a representacao desta concecao de
conversao através da imagem do piao, difun-

dida entre os escritores helenisticos.

O piao gira sobre si, mas gira sobre si justa-

mente como nao convém que giremos sobre

nés. O que é o piao? E alguma coisa que gira
sobre si por solicitagao e sob o impulso de um
movimento exterior.Ademais,girando sobre si,
ele apresenta sucessivamente faces diferentes
as diferentes direcoes e aos diferentes ele-
mentos que lhe servem de circuito. E por fim,
embora permaneca aparentemente imdével, na
realidade o piao esta sempre em movimento.
Ora, contrariamente ao movimento do piao, a
sabedoria consistira em nao se deixar jamais
ser induzido a um movimento involuntario
por solicitacao e impulso de um movimento
exterior. Pelo contrario, sera preciso buscar no
centro de n6s mesmos o ponto no qual nos
fixaremos e em relacao ao que permanece-
remos imoveis. E na direcio de si mesmo ou
do centro de si, € no centro de si mesmo que
devemos fixar nossa meta. O movimento a
ser feito ha de ser entao o de retornar a este
centro de si para nele imobilizar-se, e imobi-

lizar-se definitivamente. (Foucault, 2006: 255)

O modelo que Foucault apresenta é, por-
tanto, diferente da epistrophé, por ser com-
pletamente imanente, e da metanoia, por nao
produzir qualquer rutura no interior do «eu»
do sujeito. Trata-se, afirma Foucault, de um
«processo longo», que implica nao tanto uma
trans-subjetivacao, mas antes uma auto-sub-
jetivacao (Foucault, 2006: 263). Neste sentido,
esta mais proximo de um processo de ascese,
de um trabalho interior, e menos de um pro-

cesso de elevagao repentina. Foucault evocara

¢ «Tenho andado a respigar Epicuro, e dele i hoje esta frase: “Deves ser servo da filosofia se pretendes obter a verdadeira liberdade”.

N3o sera posto de lado quem a ela se entregar confiadamente: logo ela Lhe prestara os seus beneficios. E nesta entrega total a filosofia

que consiste a liberdade» (Séneca, 2004: (I, 8): 20.

47



anteriormente estas duas formulas, existentes
na tradi¢cao do cuidado de si,como os dois ca-
minhos em que se da a transformacao interior
necessaria para o acesso a verdade (Foucault,
2006: 20). Se é certo que a metanoia € 0 mo-
delo decisivo nos autores filoséficos cristaos,
€ contudo este modelo, que se revela vitorioso
na ascese anacoreética, que dara origem a tra-
dicao do monaquismo: «Construir o vazio em
torno de si, nao se deixar levar nem distrair
por todos os ruidos nem por todas as pessoas
que nos cercam. Construir 0 vazio em torno de
si, pensar na meta, ou antes, na relagao entre si

mesmo e a meta» (Foucault, 2006: 272).

Dizia isto e chorava com a contricao amaris-
sima do meu coragao. E eis que ougo uma voz
vinda da casa ao lado,com o canto de alguém,
Nnao sei se menino ou menina, que dizia e re-
petia muitas vezes: «Toma, &, toma, lé». E de
imediato, com o semblante mudado, atentis-
simo, comecei a pensar se as criangas costu-
mavam cantar tais palavras em algum tipo
de brincadeira, e nao me ocorria de maneira
alguma que o tivesse ouvido em algum lugar,
e,abafado o impeto das lagrimas, levantei-me,
interpretando que o que me era ordenado por

uma ordem divina nao era senao que abrisse

0 codice e lesse o primeiro capitulo que en-

contrasse. (Agostinho, 2004: [VIII, 29] 369)

Depois de ter aberto ao acaso e lido o ver-
siculo da Epistola aos Romanos (13, 13-14),
no qual se exorta a abandonar os prazeres
da carne e as alegrias quotidianas, Agostinho
experimenta aquilo que também tinha acon-
tecido a Santo Antao depois de ter ouvido no
Evangelho a ordem de Cristo «Vai, vende tudo
0 que tens, da aos pobres, e teras um tesouro
nos Céus; depois vem, e seqgue-me» (Mt, 19,
21).” A conversao de Agostinho surge, assim,
como uma metanoia — porque acontece, em
ultima analise, de forma repentina e gragas a
um acontecimento em que, ilusoriamente ou
nao, parece ocorrer uma irrupgao do divino —,
mas também como um processo de concen-
tragao interior: € em si préprio que Agostinho
encontra a luz interior, proporcionada pela
«correspondéncia» da leitura. Neste sentido,
podemos observar como metanoia e con-
versio ad se estao ambas presentes no fildsofo
cristao por exceléncia dos primeiros séculos.
Ao mesmo tempo, em Agostinho reencon-
tra-se, como vimos, a presenca da epistrophé

neoplatonica, o que demonstra a capacidade

7 Santo Agostinho refere-se aqui a conversao de Santo Anténio: «Antao, tendo recebido de Deus a lembranca dos santos, como se a

leitura tivesse sido feita para ele, saiu logo da igreja. Os bens que recebeu dos pais, trezentos arures de excelente terra fértil, deu-os de

presente as pessoas da aldeia, para nao ser estorvado por eles,nem ele nem sua irma. Vendeu todos os mdveis e distribuiu aos pobres

todo o dinheiro recebido, salvo pequena reserva para a irma» (Santo Atanasio, 2014: [2] 136). Atanasio refere também que o processo
de conversao do Antdnio foi proporcionado também por outro evento semelhante, proporcionado pela leitura de Mt 6,34: «Entrando
na igreja outra vez, ouviu no evangelho o Senhor que dizia: “Nao vos preocupeis com o dia de amanha”.Nao suportando mais, distribuiu

aquela reserva aos pobres» (Santo Atanasio, 2014:[3] 137).

48



de absorcao dos trés modelos antigos estu-

dados por Hadot e Foucault?.

Conversao a si proprio e metanoia que €
possivel observar, precisamente seguindo
0 modelo agostiniano, também no relato da
conversao de Inigo-Ignacio de Loyola. No
Prologo a Autobiografia de Indcio, ao narrar a
forma como procura obter de Inacio o relato
do «modo como Deus o tem conduzido desde
0 inicio da sua conversao, para que essa nar-
rativa pudesse servir-nos como testamento e
ensinamento paterno», o Padre Nadal destaca
um episédio em que o futuro santo enigmati-
camente lhe diz: «Agora estava eu mais alto
do que o céu». Nadal interpreta esta frase
como a descricao de um éxtase mistico,«como
frequentemente lhe acontecia» (cf. Ignacio
de Loyola, 2013: [Autobiografia, Prélogo del P
Nadal] 23). De facto, este € um dos episodios
misticos que o préprio Inacio relatara na sua
Autobiografia, precisamente no momento que

coincide com a sua conversao:

E ja tinha esquecido os pensamentos pas-
sados com esses santos desejos que tinha,
0s quais se lhe confirmaram com uma visita,
desta maneira. Numa noite em que estava
acordado, viu claramente uma imagem de
Nossa Senhora com o santo Menino Jesus, e ao

ver essa imagem recebeu uma consolagao no-

tavel e muito intensa, e ficou com tanto nojo
de toda a vida passada, especialmente das
coisas da carne, que lhe pareceu que todas as
imagens que antes tinha pintadas na alma lhe
tinham sido retiradas. Assim, desde essa hora
até agosto de 1553, data em que isto € escrito,
nunca mais teve sequer um minimo consenti-
mento para coisas da carne; e por este efeito
se pode julgar que foi coisa de Deus, embora
ele nao ousasse afirma-lo com certeza, nem
dissesse mais do que o ja mencionado. Mas
assim o seu irmao, como todos os outros da
casa, foram percebendo por sinais exteriores
a mudanga que se tinha feito no seu espirito
interiormente. (Ignacio de Loyola, 2013: [Auto-

biografia, 1,10] 34)

Também no caso de Inacio se verifica, com
efeito, uma metanoia, que €, no entanto, pre-
cedida — e seguida — por um longo trabalho
interior, que inclui a leitura da Vita Christi de
Ludolfo da Saxénia e da Vida dos Santos, de
Tomas de Kempis (Ignacio de Loyola, 2013:
Autobiografia, 5), e depois a propria escrita e
anotacgao, unidas a oracao, logo apos o mo-
mento da conversao (Autobiografia, 11), até
a distribuicao das roupas a um pobre — se-
guindo quase a letra a recomendagao evan-
gélica que provocara a conversao de Anténio,
lida por Agostinho (Autobiografia, 18). Metanoia
e conversio ad se,ascese e elevacao «erotica»,

reinem-se assim no modelo de conversao

8 E preciso também reconhecer a grande influéncia neoplaténica no processo de conversio de Agostinho. Tal como sublinha Hadot,

para Plotino «era necessario que a consciéncia, deixando de se desdobrar, viesse coincidir com aquele nivel superior de tensao e de

unidade que constituia o nosso verdadeiro eu. Era preciso aprender a olhar para dentro de nos, a fim de descobrir em nés o mundo

espiritual»: Hadot 1997: 47.

49



inaciano, que segue de perto o modelo agos-
tiniano. E a ligacdo imagética do paradigma
da conversao que Inacio revela ao falar da
sua propria conversao e, ao fazé-lo, permite
ao leitor percorrer todas as camadas , proprias
desta experiéncia, embora teologicamente
interpretada. Neste sentido, portanto, € essa
persisténcia dos paradigmas que permite es-
tudar a conversao, sequindo Hadot e Foucault,
através de uma histéria de longa duragao das

suas imagens e das suas praticas.

Bibliografia
Agamben, G. (2011). Altissima poverta. Regole
monastiche e forme di vita. Neri Pozza: Vicenza;

Atanasio, Santo (2014). Sobre a vida e conduta
de Santo Antdo. Biblioteca Patristica, vol 18.
Paulus: Sao Paulo;

Biblia (2024-). Conferéncia Episcopal Portu-
guesa;

Charlier, C. (2011). Le désir de la conversion.
Seuil: Paris;

Cusinato, G. (2023). Periagoge. Theory of Singu-
larity and Philosophy as an Exercise of Transfor-
mation. Brill. Leiden;

Despotis, A. e Lohr, H. (orgs.) (2022). Religious
and Philosophical Conversion in the Ancient Me-
diterranean Traditions. Brill: Leiden/Boston;

Didgenes the Cynic (2012). Sayings and Ane-
cdotes with other Popular Moralists. (Trad. by R.
Hard). Oxford University Press: Oxford;

Ferraro, G. (2024a). Philosophical Mythoi. The
Birth of Spirituality from the Nature of Things.
Em: Faustino, M. e Telo, H. (eds.). Hadot and
Foucault on Ancient Philosophy. Critical Assess-
ment. Brill: Leiden;

Ferraro, G. (2024b). A conversao e as suas fi-
guras: luzes, sombras, regressos, viragens e
metamorfoses. Em: Ferraro, G. e Caeiro, A. de.

50

Castro (orgs.) (2024). Formas de conversao. Filo-
sofia, politica, religido, espiritualidade. Abysmo:
Lisboa: 217-239;

Foucault, M. (2006). A hermenéutica do sujeito.
Curso dado no College de France (1981-1982).
(trad. de M. Alves da Fonseca e S. Tannus Mu-
chail). Martins Fontes: Sao Paulo;

Foucault, M. (2011). A coragem da verdade.
O governo de si e dos outros. Curso no Collége
de France (1983-1984). (trad. de E. Brandao).
Martins Fontes: Sao Paulo;

Gongalves Ferreira,Miguel (2021).A conversao
a luz da experiéncia espiritual de Inacio de
Loiola. Brotéria, Outubro 193 (4): pp. 162-176;

Hadot, P. (1953). Epistrophé et metanoia dans
Uhistoire de la philosophie. Actes du Xle congrés
international de philosophie XII (4): pp. 31-36;

Hadot, P. (1997). Plotin, ou la simplicité du re-
gard. Gallimard: Paris;

Hadot, P.(2001). La Philosophie comme maniére
de vivre. Entretiens avec Jeannie Carlier et Arnold
I. Davidson. Albin Michel: Paris;

Hadot, P.(2014). Exercicios espirituais e filosofia
antiga. (trad. de F. Fontenelle Loque e L. Oli-
veira). E Realizacdes: Sao Paulo;

Ignacio de Loyola (2013). Obras. Biblioteca de
Autores Cristianos: Madrid;

Joly,R.(1961). Note sur petavota. Em: Revue de
U’Histoire des Religions, 160, 2: 149-156;

Macdonald, PS. (1997). Philosophical Conver-
sion. Em: Philosophy & Theology, 10,2:303-327;

Nock, A. D. (1985). Conversion. The Old and the
New in Religion from Alexander the Great to Au-
gustine of Hippo. University Press of America:
Lanham;

Orlando, F. (2017). Il soprannaturale letterario.
Storia, logica e forme. Einaudi. Torino;

Orlando, F. (2025). Per una teoria freudiana
della letteratura. Quodlibet: Macerata;

Prosperi, A. (2016). La vocazione. Storie di ge-
suiti tra Cinquecento e Seicento. Einaudi: Torino.



Santo Agostinho (2004). Confissoes. (trad. de A.
do Espirito Santo, J. Beato e M. C. de Castro-
Maia de Sousa Pimentel). INCM: Lisboa;

Séneca, L.A. (2004). Cartas a Lucilio. (trad., pref.
e notas de J. A. Segurado e Campos). Fundagao
Calouste Gulbenkian: Lisboa;

Szalay, M. (2020). Imaginative conversion. Em:
Oakes, K., Mezei, B.M, Murphy, F.A. (eds.). Ch-
ristian Wisdom Meets Modernity. Bloomsbury
Publishing: London/New York;

Zatti, S. (2024). Il narratore postumo. Confes-
sione, conversione, vocazione nell'autobiografia
occidentale. Quodlibet: Macerata.

51



