E-LETRAS COM VIDA — N.° 15 JULHO/DEZEMBRO DE 2025: pp. 13-26

Resumo: Tal como vem relatada na Autobio-
grafia e sempre fiel a dinamica interna aos
Exercicios espirituais,a vida de Inacio de Loyola
revela-se de enorme atualidade. A tese que
aqui iremos expor consiste em mostrar como
0 mundo secular, em que hoje nos situamos,
pode constituir o terreno adequado para o
desabrochar de um tipo de conversao religiosa
que o fundador dos Jesuitas experienciou no
século xvi, para o qual apontou o Magistério
do pontificado de Francisco. Esse tipo de con-
versao caracteriza-se por trés tragos essen-
ciais: (1) a capacidade de assumir a fragili-
dade da condicao humana, tao humana, (2) a
capacidade de se tornar imune as ideologias,
revelando-se moderado nas controvérsias dos
tempos hodiernos e (3) a gratidao que per-
mite a abertura para a comunhao com todas
as criaturas, incluindo as nao-humanas.
Palavras-Chaves: Inacio de Loyola; Fragilidade;
Moderacao; Gratidao.

A conversio em tempos de tensoes identitdrias
Conversion in times of identity tensions

ANDREAS GONCALVES LIND'

Abstract: As recounted in the Autobiography
and always faithful to the internal dynamics of
the Spiritual Exercises, Ignatius of Loyola’s life
is extremely relevant today. The thesis that |
will put forward here consists in showing how
the secular world, in which we are situated to-
day, can be the adequate ground for the blos-
soming of a type of religious conversion that
the founder of the Jesuits experienced in the
16th century and to which the Magisterium of
the pontificate of Francis pointed to. This type
of conversion is characterized by three es-
sential features: (1) the ability to assume the
fragility of the human, so human, condition,
(2) the ability to become immune to ideolo-
gies, revealing oneself to be moderate in the
controversies of the present times and (3) the
gratitude that allows openness to communion
with all creatures, including non-human ones.
Keywords: Ignatius of Loyola; Fragility; Modera-
tion; Gratitude.

! Pontificia Universitas Gregoriana, Italia; Centro de Estudos Globais, Universidade Aberta, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-

0002-1915-5155.

https//doi.org/10.53943/ELCV.0225_13-26

13



Introducao
Pode a figura de Inacio de Loyola falar ainda
hoje aos homens e mulheres deste mundo,
que é o0 nosso, deste tempo, que nos € dado
viver? Sera que os Exercicios espirituais que
nos deixou ainda podem abrir caminhos de
conversao as pessoas desta era dita secular,
hipermoderna ou pos-moderna? Eis a tese que
vou tentar defender aqui, aprofundando uma
conferéncia que o ja falecido Cardeal Mar-
tini proferiu, em 1991, quando se celebrava
os 500 anos do nascimento do fundador da
Companhia de Jesus. Aproveitando a ocasiao
do Congreso Internacional de Ejercicios que
0 ano inaciano havia entao suscitado, Carlo
Maria Martini afirmou, a época, que os Exerci-
cios espirituais (Loiola, 2016) constituiam uma
grande oportunidade deste tempo secular

para difundir o método de oracao inaciano.

O cardeal jesuita considerava que,num tempo
marcado pela «primazia do sujeito», talvez até
por um «crescente individualismo» e pela «pri-
vatizacao da fé», a proposta dos Exercicios es-
pirituais de um caminho pessoal de conversao
apresenta alguns tracos da mentalidade e da
cultura contemporaneas, nomeadamente no
que diz respeito ao facto de procurar partir do
estadio concreto de vida em que cada pessoa

se encontra (Martini, 1992: 18).

Com efeito, a dinamica dos Exercicios ina-
cianos parece adaptar-se a esse novo am-
biente cultural, na medida em que promove

uma conversao que brota de uma vivéncia

14

interna e auténtica que o exercitante realiza.
Visto tratar-se de uma conversao que surge
a partir da solidificacao das conviccoes pes-
soais, produzida por um movimento interior
de florescimento da propria vida, de um apro-
fundamento do «conhecimento interno» que
permite decidir o que mais realiza a pessoa,
a crescente valorizagao da vida do sujeito,
propria do processo de secularizacao, parece
constituir um ponto de contacto entre o logos

dos Exercicios e o ambiente cultural hodierno.

Provavelmente, nao € por mero acaso que o
processo de secularizacao se iniciou no mesmo
contexto em que surgiram os Exercicios. His-
torica e geograficamente situado na Europa
do século Xvi, aquele que se denominava a
Si mesmo por «peregrino» viveu um periodo
de grandes mudancas, proprias da tensao da
passagem progressiva da Era Medieval para a
Modernidade, cuja filosofia e cultura se cen-
tram cada vez mais no sujeito humano. Inse-
rido nesse ambiente que suscitou a metafisica
do sujeito, Inacio de Loyola procurou decifrar
a realidade que acontecia no seu interior. Sim,
como qualquer um de nos, ele também foi um

filho do seu tempo.

A este respeito, noto como, contrariamente
a0 que muitas vezes se afirma dos autores
modernos, tal como Descartes, a titulo de
exemplo, de se fecharem excessivamente
numa razao pura e abstrata, a verdade é que
essa mentalidade dita moderna, ao operar o

que, por vezes, se denomina «viragem sub-



jetivista», tende a evitar a reducao do saber
humano a uma mera «construgao tedrica». Um
tal saber tende, antes, a ser encarado como um
caminho, um movimento de transformacao do
ego que pensa também com os afetos e a partir
deles (DAgostino, 2017: 6-14). De facto, foi com
essa viragem moderna, que também podemos
qualificar de cartesiana, que o pensar se tornou
praticamente sindnimo de sentir. Conhecer-se a
si mesmo nao significa aceder a uma esséncia
humana abstrata, nem representar um ideal
humano universal para o qual todas as vidas
singulares deveriam convergir. Trata-se, antes,
de conhecer internamente, para usar a termino-
logia dos Exercicios espirituais, as mogoes que
nos habitam e para onde nos dirigem. Tanto na
Autobiografia como nos seus Exercicios, Inacio
olha para si mesmo como um «peregrino»?,
interpretando assim o que o soldado heroi foi
vivendo, depois de ferido, discernindo o que
fazer para que a sua vida desabrochasse e se

realizasse cada vez mais.

Revisitar hoje Inacio e as suas conversoes,
bem explicitamente no plural, implica de-
ter-se numa pessoa cuja conversao nao se deu
num evento singular, de uma vez por todas.
Nao, o sujeito Inacio de Loyola,tal como hoje o
conhecemos, nao apareceu caido do céu, aca-

bado num dado momento da sua vida. Nem a

sua esséncia lhe apareceu desde cedo como
um ideal para o qual ele deveria caminhar, co-
nhecendo-a clara e distintamente, desde logo
na imediatez da sua experiéncia. Foi-se cons-
truindo, transformando, reformulando, con-
vertendo. Os testemunhos que ele nos deixou
desse processo,tanto na Autobiografia como no
Didrio espiritual, ou nos ja referidos Exercicios,
mostram-nos uma descricao nao apenas, nem
sobretudo, de factos ocorridos num mundo ex-
terior, mas antes do desenvolvimento de um
universo interior (Castro Valdes, 2011: 149).
Trata-se, pois, de um acontecimento existen-
cial, que se sente, que se vive, que se experi-
menta subjetivamente, um evento que nunca
se deixa reduzir a uma mera ideia, elaborada
no interior de uma pura representacao inte-

lectiva (Divarkar, 1986: 16).

Vou procurar aqui esbogar quatro aspetos da
conversao de Inacio,que também configuram o
itinerario dos seus Exercicios,e que me parecem
fundamentais para uma auténtica conversao
no nosso contexto hodierno: (1) a conversao
como evento que reconstitui o sujeito, (2) as-
sumir a fragilidade da sua condicao humana, (3)
ser ideologicamente moderado, e (4) ser agra-

decido na comunhao com todas as criaturas.

2 No relato da sua vida que expds ao padre Luis Gongalves da Cadmara, Inacio de Loyola definiu-se a si mesmo com o termo «peregrino»

(Loiola, 2019: 52).

15



1. A conversao como evento
existencial capaz de reconstituir
uma pessoa

Comeco por notar como alguns fildsofos
contemporaneos, dos séculos XX e XxXI, tais
como Martin Heidegger, Alain Badiou ou
Slavoj Zizek, consideram a conversdo dita
religiosa como um mero evento existencial,
isto é, na sua pura imanéncia, abstendo-se,
pois, de afirmar ou negar a presenca de um
Deus transcendente que lhe sirva de funda-
mento. E assim que tais fildsofos analisam o
evento da conversao, qual queda na estrada
para Damasco, de Paulo (Heidegger, 2010;
Badiou, 2020; Leland, 2018). Da minha parte,
sem querer reduzir o fendmeno da conversao
a imanéncia da pessoa, que a assume como
sua, parece-me importante acolher alguns

elementos dessa analise filosofica.

Na sua Fenomenologia da vida religiosa, Hei-
degger analisa a Epistola de Sao Paulo aos
gdlatas, um texto que considera fundamental,
por conter a descri¢ao em primeira pessoa do
evento que, no livro dos Atos dos apdstolos, se
descreve como uma queda, talvez a cavalo,
na estrada para Damasco (Heidegger, 2010:
72). E interessante notar como Heidegger,
que se afasta de qualquer teismo explicito, se
deixa fascinar pela figura de Paulo e, nomea-
damente, pela sua conversao. Heidegger dis-
tancia-se, a este respeito, significativamente
das suspeitas que um Marx ou um Nietzsche

possam ter deixado sobre o assim chamado

16

«apostolo dos gentios». Em vez de considerar
Paulo um fanatico religioso que se opde ex-
plicitamente a filosofia na sua loucura ou de-
meéncia, como Marx (Marx, 2018: 34), ou de o
ver como um fracassado ressentido movido
por um &dio contra a vida dionisiaca que Niet-
zsche anseia consumar (Nietzsche, 2009: 62-
64), Heidegger limita-se a descrever o feno-
meno da experiéncia de Paulo sem doutrinas
metafisicas, quais preconceitos estabelecidos
a priori como critério de leitura da realidade,
que violentam a manifestacao pura do evento
que se da no seu aparecer mais primordial.
E assim, na queda do fariseu que caminhava
para Damasco, ele vé uma «experiéncia re-
ligiosa auténtica». Independentemente de
Deus existir ou nao, essa experiéncia constitui
uma realidade inegavel para o sujeito na ima-

néncia da sua vida.

O que de certa forma fascina Heidegger é o
que comprova a autenticidade desta expe-
riéncia: naquele evento, a pessoa que caiu €
refundada ou reconstituida. A mudanca é tao
radical que o sujeito em causa tem necessi-
dade de mudar de nome, como se de outra
pessoa se tratasse. O fariseu Saulo torna-se no
Paulo que anuncia o encontro com o Ressus-
citado. A Ressurreicao nao diz respeito a uma
vida adiada para o além deste mundo, mas
vivencia-se, antes, na concretude do aquém

onde Paulo se situa.

Em primeiro lugar, esta transformagao do su-

jeito em questao nao se compreende a partir



de uma influéncia pelas tradicoes exteriores
que moldaram o ser de Saulo: Paulo estabe-
lece uma rutura com a lei da tradicao hebraica
em que se situava, sem se tornar mais grego
ou mais romano, além de se manter relativa-
mente independente da autoridade dos apos-
tolos escolhidos por Cristo. Tudo isto com-
prova a autenticidade da experiéncia religiosa

de Paulo.

Em segundo lugar, a autenticidade da expe-
riéencia também se manifesta por um sen-
timento de impoténcia de um sujeito que
julga nao estar na posicao de quem decide
e controla a situacao e a transformacao que
ele mesmo sofre. Aquele que cai, dizem «do
cavalo», encontra-se numa espécie de passivi-
dade, numa situacao de fragilidade, de vulne-
rabilidade que as circunstancias, ou uma forca
maior, lhe impdem e que ele assume sem
complexos. A autenticidade implica, portanto,
a aceitacao dessa passividade e dessa fragi-
lidade, de quem se deixa dispor no acusativo

para ser moldado por outrem.

Em terceiro lugar, nao obstante essa fraqueza
evidente e assumida pelo sujeito em questao,
a experiéncia religiosa auténtica de Paulo
contém ainda a caracteristica do anuncio, da
missao, a qual o convertido se sente chamado
e pela qual despende todas as energias que a

sua vida detém.

A meu ver, facilmente se estabelece um pa-

ralelo entre esta descricao heideggeriana da

conversao de Paulo e a vida de Inacio. Por
um lado, sao inUmeros 0s insucessos, quais
quedas de cavalo, que o peregrino vivenciou.
Desde a ferida em Pamplona até ao fracasso
de nao conseguir imitar os santos como tanto
desejava, Inacio viveu sempre constrangi-
mentos que o obrigaram a refazer a sua vida
em determinados momentos. Por outro lado,
a integracao dessa fragilidade que caracteriza
a sua pessoa nao se dissocia da missao que
ela assume, quando colabora, por exemplo,
na orientacao dos outros a conversao de vida.
E essa fragilidade que se manifesta também
na mudanca de nome, de Inigo para Inacio,
como de Saulo para Paulo, confirmando a re-

fundacao e refiguragcao do sujeito em causa.

Mais préoximo de nos do que Heidegger, e
igualmente afastado da apologética crista ou
da defesa de qualquer teismo, Alain Badiou
também se deixa fascinar pela figura de Paulo
e pela sua conversao. Contrariamente a Niet-
zsche, que vé em Paulo o sacrificio da vida
presente no aquem deste mundo em prol de
um além de um outro mundo que, na vida pre-
sente, sO pode ser esperado no sentido de ser
adiado, Badiou considera que o apéstolo dos
gentios experimenta uma sobreabundancia
de vida ja aqui nesta terra (Badiou, 2020:
96-107). A fé nao é so6 esperar e sacrificar o
presente em beneficio de uma vida que nao
aparece nem se realiza, nao obstante se dizer
eterna. Trata-se, pelo contrario, de uma expe-
riéncia de mais vida, de mais desejo, de uma

maior vitalidade.

17



Alem disso, 0 que mais fascina Badiou em
Paulo é o facto da sua experiéncia subjetiva
se universalizar, no sentido de unir pessoas
de tradicoes diferentes, nomeadamente os
gregos e os judeus,em torno da mesma expe-
riéncia de encontro com o Ressuscitado. Como
0 apostolo escreve aos galatas: «Ja nao ha
judeu nem grego; nao ha escravo nem livre;
nao ha homem nem mulher; todos vos sois

um sé em Cristo Jesus» (Gal 3, 28).

Mais uma vez, parece-me que a analogia entre
a descricao que o filésofo contemporaneo
faz de Paulo e a vida de Inacio se estabelece
naturalmente. A experiéncia de Paulo de ter
encontrado «Aquele que [0] escolheu [...] e [0]
chamou pela Sua graca [...] para que [ele] O
anunciasse entre os gentios, imediatamente,
sem consultar pessoa alguma» (Gal 1,16-17),
nem mesmo 0s apdstolos que o proprio Jesus
havia escolhido, assemelha-se a experiéncia
unica de Inacio em Manresa; experiéncia esta
que, de certa forma, foi universalizada pela
redacao e orientagcao dos Exercicios espirituais

que dali nasceram.

2. A conversao de pessoas frageis
no contexto hodierno

Nesse sentido, parece-me que a conversao so
sera possivel e desejavel no mundo hodierno

se conjugar os trés elementos seguintes.

Em primeiro lugar, sera auténtica, na medida

em que provenha de um movimento de reali-

18

zagao da propria vida. S6 assim a experiéncia
de conversao podera subsistir e solidificar-se.
Enquanto for uma imposicao artificial de fora
que recalque a vida da pessoa em questao,
a conversao nao sera nem desejavel, nem
possivel, sobretudo no universo cultural das
nossas sociedades plurais e seculares, sem
mais lugar para as antigas cristandades que

moldavam o tecido social desde cima.

Em segundo lugar, a conversao auténtica im-
plicareconhecer e integrar a propria fragilidade.
Com efeito, a fragilidade que se experimenta
na condicao de ser humano e no processo de
conversao nao € para ser superada, mas antes
assumida e integrada numa progressiva matu-
racao pessoal. Desse modo,a pessoa convertida
ou, mais precisamente,em conversao estara tao
ou mais disposta a deixar-se moldar e a trans-
formar-se a si mesma do que a controlar e de-
terminar a mudanc¢a do mundo em redor e dos

outros que com ela o habitam.

Em terceiro lugar, essa experiéncia de con-
versao tera de ser simultaneamente singular e
universalizavel, intima e comunitaria. Por ou-
tras palavras, tal como os exemplos de Paulo
e de Inacio, a pessoa convertida nao pode
fechar-se no solipsismo da sua experiéncia
absolutamente incompreendida e jamais par-
tilhada por outras pessoas. Devera ser uma
experiéncia que abre a pessoa a vida nas rela-
coes intersubjetivas e no acolhimento do dom

que tudo o mundo constitui.



A pessoa em conversao reconstitui-se. A eti-
mologia do termo hebraico teshuwd, com a raiz
shub, refere-se ao voltar-se, ao regressar a uma
origem boa e perdida que o termo latino con-
versio conserva. O verbo convertere provém,com
efeito, do verbo vertere, isto &, virar, transformar,
aliado ao prefixo «com»: trata-se, portanto, de
uma transformacao em conjunto. Quanto ao
termo grego metdnoia, a etimologia da palavra
narra uma mudanca de ponto de vista, ou de

norma de conduta (Colzani, 2004: 218-219).

Na Biblia,a conversao diz respeito sobretudo a
uma mudanca do coragao,a uma nova criacao
do coracgao, elevado a conceito antropoldgico
fundamental. No contexto biblico, o coragao é
o centro do ser do homem que engloba arazao,
a vontade e o afeto. Mais precisamente no
Novo Testamento, a experiéncia da conversao
vem descrita como um dom que vem do alto:
é como se o voltar-se do homem a Deus fosse
precedido pelo movimento inverso de Deus a
pessoa humana. Nesse sentido, este regresso,
este voltar-se, nao constitui um movimento
apenas produzido pelas forcas humanas. No
fundo, estamos diante de uma disposicao pas-
siva de um sujeito que se coloca no acusativo,
assumindo a condicao vulneravel que o carac-
teriza (Moraru, 2009: 195-199).

No momento presente que atravessamos,
perante os desafios das alteragdes climaticas
e das suas consequéncias de certa forma im-
previsiveis, da crescente migracao for¢ada

pelas crises ecoldgicas e pelos conflitos poli-

tico-militares, assistimos a um regresso a na-
cionalismos de exclusao e a um aumento da
polarizagao ideologica, quer no plano politico,
quer no contexto eclesial. E, sem ddvida, um
momento histérico complexo e que facilmente
pode fazer-nos sentir uma desorientacao ge-
neralizada, também pela queda das grandes
metanarrativas que marcavam as promessas,
agora falhadas, da modernidade (Lipovetsky,

2010: 30-31).

Foi nesta conjuntura que o Papa Francisco se
pronunciou, mais contracorrente do que possa
parecer numa analise rapida e superficial,
em prol da paz e da fraternidade global, des-
construindo o excesso de soberanismo como
uma «atitude de isolamento» que lhe trazia a
memoria certos discursos da década de 30 do
século passado: «N6s em primeiro lugar; nos
contra os outros» (Gongalves Lind, 2021: 379).
Devemos ainda referir, a este respeito, como
0 aumento de representatividade de novos
nacionalismos de exclusao e de populismo,
muitas vezes de teor religioso, no Ocidente,
tem levado certos politicologos a conside-
rarem que vivemos numa crise da democracia,
na sua estrutura e nas suas instituicoes (Vala-

dier, 2019: 23).

Assim, a questao que se levanta nao é so a de
saber se os Exercicios podem abrir caminhos
aos homens e mulheres de hoje. Trata-se ainda
de saber se os caminhos abertos pela metodo-
logia inaciana contribuem para uma conversao

auténtica de que o mundo de hoje carece.

19



O primeiro aspeto que me parece importante
para uma conversao auténtica frutuosa nos
tempos hodiernos consiste na capacidade de
0 sujeito assumir a sua propria fragilidade.
Eis o primeiro traco da conversao auténtica,
ou talvez a primeira de todas as conversoes
ou, mais precisamente, a condi¢ao de possibi-
lidade de todas as outras, seria o voltar-se para
a sua condi¢ao humana,tao (e nao demasiado)
humana da fragilidade intrinseca a nossa con-
dicao. Trata-se de comecar por aceitar e inte-

grar a propria fragilidade.

E Jean-Louis Chrétien que refere que nés
pertencemos a uma tradicao, da qual Niet-
zsche seria um dos maximos expoentes, que
olha para a vulnerabilidade, para a fragili-
dade, com desdém; algo a ser ultrapassado e
apagado (Chrétien, 2017: 251).

A vida de Inacio, tal como vem relatada na
Autobiografia e como transparece na dinamica
dos Exercicios espirituais, desconstrdi o ideal
nietzschiano de um super-homem que se quer
forte e autonomo.? Inacio até quis ser forte,
neste espirito nietzschiano da autonomia dio-
nisiaca, ora enquanto soldado e homem que
ansiava vencer batalhas e conquistar belas
donzelas (Loiola, 2019: 39-40), ora quando se

esforcava por imitar, e até superar, 0s santos

que o precederam nas suas praticas ascéticas.
Ai, ele também quis revelar-se o melhor de
todos (Loiola, 2019: 51).

No entanto, em ambos 0s casos, acabou por
comprovar, por experiéncia propria, nao so6 a
impossibilidade de vir a ser um super-homem,
mas o facto desse estilo de vida nao o realizar
enquanto pessoa. Se, na vida de soldado, ex-
perimentou o fracasso de Pamplona, quando
se tornou um louco por Cristo nao conseguiu
consumar o seu desejo de vencer todos os
santos no campeonato da ascese. A conquista
do mundo e da santidade a partir das suas
forcas e da sua vontade conduziu-o ao deses-
pero dos escrupulos e da aridez de quem tem
ideias suicidas (Loiola, 2019: 66). Contudo, a
conversao foi amadurecendo no sentido de
ir abandonando progressivamente esse ideal
de falso homem de «tipo superior», para usar
a terminologia de um Nietzsche (Nietzsche,
2009: 17).

O assumir da propria fragilidade nao se faz por
ressentimento, tal como sugere a narrativa de
Nietzsche,segundo a qual os cristaos fracos te-
riam afirmado a virtude da fraqueza — na sua
forma de humildade, de pobreza, de obediéncia,
de castidade e, até, de compaixao — apenas

como justificacao do seu fracasso no impor da

* Referimo-nos a passagens dos textos de Nietzsche tal como o §4 de O Anticristo: «ao contrario do que hoje se cré, a humanidade ndo
representa uma evolugao para algo de melhor,de mais forte ou de mais elevado [...]. O europeu de hoje vale bem menos do que o europeu

do Renascimento [...]. Por outro lado, ocorrem constantemente casos singulares nas mais diversas regides da Terra e a partir das mais

diferentes culturas, nos quais se manifesta efetivamente um tipo superior. Tipo que,em relagao ao conjunto da humanidade, constitui uma
espécie de ultra-homem»,aludindo aqui ao Ubermensch que, por vezes, se traduz por super-homem ou além-humano (Nietzsche, 2009: 17).

20



propria vontade ao mundo (Nietzsche, 2018:

90-92).

A condicao de dependéncia e de fragilidade
da pessoa humana é inevitavel e insuperavel.
Mas a escolha por assumi-la e integra-la num
estilo de vida concreto nao se deve apenas ao
dar-se conta que a natureza humana € inevi-
tavelmente assim: trata-se necessariamente
de uma escolha conscientemente tomada
por quem compreende, pela experiéncia dos
afetos, que a fragilidade e a dependéncia nao
impedem a realizagao da pessoa que somos;
compreender que €é a partir da fragilidade que
podemos amar e ser amados e, nessa comu-

nhao, realizar a vida que em nos habita.

No fundo, Inacio nao deixou de querer
ser um heroi porque fracassou em Pamplona
enquanto soldado: apenas deixou de desejar
conquistar o mundo desse modo, quando se
sentiu cheio por dentro a medida que vivia
como 0s santos que o inspiravam, ou Nnao
fosse a consolacao, enquanto «alegria inte-
rior»,0 critério do discernimento (Loiola, 2019:
157). Foi por se sentir amado e conduzido por
Deus, de coracao cheio ja nesta vida, e nao no
além, que Inacio renunciou aos desejos de ca-
valaria. Nao foi, portanto, um nao a vida pas-
sada, mas um sim a uma nova vida que € mais
plena ja neste mundo finito e contingente. E
ele mesmo quem o diz na sua Autobiografia:
depois de se livrar dos escrupulos excessivos,
e numa situagao de «grave enfermidade»,
«tinha tanta alegria e tanta consolagao espiri-
tual por ter de morrer,que se derretia todo em

lagrimas» (Loiola, 2019: 77-78).

3. Ser moderado ideologicamente
Ao assumir a sua condicao de vulnerabili-
dade e dependéncia, a pessoa em processo de
conversao tende a ser moderada em termos
ideoldgicos. Quem se impoe pela violéncia
dos gestos e das palavras, no espaco publico
das redes sociais, por exemplo, afirmando as-
sertivamente posi¢coes muito vincadas e sem
matizes,tende a dispor-se como um sujeito no
nominativo capaz de conquistar os outros e o

mundo pelas suas préprias forcas.

E neste contexto que os Exercicios inacianos
revelam a sua atualidade. Mais do que con-
vencer os outros da minha ou nossa convicgao,
a conversao que o itinerario inaciano visa con-
siste em procurar aplicar na vida concreta a
conviccao elegida. Visto que a conversao nao
se realiza no plano das ideias, da razao pura e
abstrata, a dinamica dos Exercicios focaliza-se
na questao de como concretizar a convicgao
que o sujeito deseja assumir. Por isso, mesmo
no seio da comunidade crista, a questao nao
sera tanto a de discutir se a salvacao sera ofe-
recida apenas a quem assume explicitamente
o cristianismo no batismo ou se se estende
também a quem esta fora da Igreja. Nem tao
pouco se trata de compreender quais sao 0s
melhores argumentos que nos permitem
demonstrar a existéncia e a necessidade de
Deus. Importa, antes, encontrar o estilo de
vida ao qual é chamada a pessoa que optou
por fazer do Evangelho a sua vida. A conversao

assume-se, portanto, pessoalmente e testemu-

21



nha-se na concretude da vida, com modéstia,
humildade e discricao na procura de incarnar
a fé também no «horizonte do bem comum»

(Spadaro, 2019: 186).

Nesse sentido, os Exercicios promovem uma
conversao para um estilo de vida compativel
com a cultura do dialogo, pois trata-se de res-
peitar o caminho de cada pessoa, deixando que
a ética, os valores, ou até mesmo o Evangelho,
possam ser por ela vividos,sem nunca os impor

desde o exterior da experiéncia de vida.*

Devemos notar aqui que se trata da cultura de
dialogo tao apregoada pelo Papa Francisco,
para quem «a fraternidade» nao se reduzia ao
respeito das «liberdades individuais», nem a
pratica da «equidade»: a fraternidade autén-
tica sé se realizara quando for «consciente-
mente cultivada», quando se descobrir a ri-
queza da «reciprocidade»,do «enriquecimento
mutuo» que nos levam a desejar uma vida para
além da pura autonomia (Francisco, 2020: 71).
E,para isso, é preciso que a pessoa se converta
no sentido de se voltar a sua condi¢gao mais

originaria de dependéncia e fragilidade.

Neste contexto, e seguindo a interpretacao
rahneriana dos Exercicios inacianos, de uma
universal experiéncia antropologica de Deus
(Arzubialde, 2009: 972-973), podemos com-

preender como a sua dinamica promove um
dialogo com o «cristao anénimo», bem como
com todas as pessoas que habitam para além
das fronteiras de um cristianismo explicita-

mente assumido.

A postura que emerge dos Exercicios €, entao,
a de respeito, paciéncia e tolerancia pela
particularidade do caminho de cada pessoa,
procurando que seja a propria pessoa a tomar
a decisao de transformar gradual e progres-
sivamente a sua vida, a medida que for com-
preendendo, internamente, como a vida ética

e espiritual a realiza.

Ora, na medida em que a dinamica dos Exer-
cicios conduz a pessoa a sentir-se agradecida
pelo bem recebido de uma vida que é sua,
apesar da sua doacao originaria nao depender
da sua vontade, nem das suas proprias forcas,
o0 exercitante tende a aderir a cultura do dia-

logo que o mundo de hoje tanto precisa.

Se os Exercicios se adaptam a um dos as-
petos da mentalidade contemporanea, a
saber, a primazia que se atribui ao sujeito e
a sua vida interior, também ¢é de notar que
oferecem, por outro lado, um remédio eficaz
em relagao a emergéncia das tensoes iden-
titarias que tém fragmentado a sociedade

nos tempos que correm.

* Desse modo, a experiéncia religiosa nao sera fonte de agressividade, deixando assim de confirmar a inversao da célebre maxima que

Dostoievski afirma, nos Irmdos Karamazov, segundo a qual «sem Deus, tudo é possivel». Refiro-me ao enunciado de André Glucksmann,
citado por Zizek, a partir do evento terrorista do 11 de setembro, de que «se hd Deus, tudo, até mesmo alvejar centenas de transeuntes

inocentes, & permitido» (Ziek, 2009: 122).

22



Com efeito, € hoje frequente ouvir-se falar da
emergéncia de um tribalismo ou sectarismo
que coabitam, ainda que paradoxalmente,
com o processo de globalizagao (James, 2006:
16). Neste contexto atual, em que emergem
novos, ou velhos, nacionalismos de exclusao,
que muitas vezes se fazem acompanhar de um
cariz religioso, préprio de grupos cuja identi-
dade se procura definir numa clara demar-
cagao e oposicao face aos restantes sectores
da sociedade, os Exercicios inacianos podem
ajudar as pessoas a libertarem-se dos fana-
tismos ou extremismos ideoldgicos, sejam

eles mais politicos ou mais religiosos.

Convém notar como os Exercicios nao con-
duzem a conversao de uma pessoa que se
sente pura, quer seja na doutrina proclamada,
quer seja na virtude alcancada. Para la da
perfeicao moral, os Exercicios conduzem a
pessoa a experiéncia intima de se sentir per-
doada por um Deus que a ama. E o pecador
perdoado que se sente chamado a responder
a esse amor experimentado. E por isso que a
conversao dos Exercicios visa a transformagao
do coracgao, antes de lhe impor normas, quais
fardos, morais. Pois, é a partir do sentimento

de gratidao que a pessoa caminha aceitando e

integrando a sua prépria vulnerabilidade.

E interessante notar, neste contexto, o comen-
tario que o Papa Francisco teceu sobre duas

heresias classicas do cristianismo:

Desejo chamar a atencao para duas falsifica-
¢oes da santidade que poderiam extraviar-
-nos: o gnosticismo e o pelagianismo. Sao
duas heresias que surgiram nos primeiros
séculos do cristianismo, mas continuam a ser
de alarmante atualidade. Ainda hoje os cora-
¢oes de muitos cristaos, talvez inconsciente-
mente, deixam-se seduzir por estas propostas
enganadoras. Nelas aparece expresso um
imanentismo antropocéntrico, disfarcado de
verdade catélica. Vejamos estas duas formas
de seguranca doutrinaria ou disciplinar, que
dao origem «a um elitismo narcisista e autori-
tario,onde,em vez de evangelizar, se analisam
e classificam os demais e, em vez de facilitar
0 acesso a graca, consomem-se as energias
a controlar. Em ambos os casos, nem Jesus
Cristo nem os outros interessam verdadeira-

mente. (Francisco, 2018: 25)

E facil compreender como a conversdo a qual
o Papa fazia apelo — distinta das atuais ten-
déncias gnosticas e pelagianas — se aproxima
da dinamica de quem se volta para a sua con-
dicao originaria de dependéncia e fragilidade.
Esse € o caminho de conversao ao qual os
Exercicios inacianos nos conduzem como ho-

mens e mulheres deste mundo hodierno.

Em vez de martires ressentidos contra este
mundo que também é nosso,somos chamados
a viver do amor de Cristo, fazendo-nos proé-
ximos de todos independentemente da sua
cor, etnia ou religiao. Nao &, afinal, o que faz
0 samaritano da parabola que Jesus narra no

Evangelho segundo Lucas (Lc 10)?

23



4. Ser agradecido na comunhao
com todas as criaturas
A conversao diz, portanto, respeito a uma mu-
tacao do estilo de vida, no plano da prdxis,
mais do que uma mudanca tedrica de assenti-
mento a uma ideologia. A questao que se co-
loca, entao, € a de saber qual € o estilo de vida
que adota aquele que assume a sua condicao

de fragilidade e de dependéncia.

Trata-se da Contemplagdo para alcangar o amor
(EE 230-237) que Inacio de Loyola propde no
fim do itinerario dos seus Exercicios, quando
0 exercitante se torna capaz de reconhecer,
pelos afetos da sua propria carne, «o tanto
bem recebido» (Loiola, 2016: 117-120). S6 a
partir do reconhecimento de se estar no acu-
sativo, isto €, no lugar de quem recebe antes
de ter sequer a possibilidade de agir ou re-
fletir, sera possivel sentir-se agradecido, em
vez de se absolutizar o papel reivindicativo
de quem exige o que lhe € devido pelos seus

meéritos ou pelos seus direitos.

Sentir-se agradecido €, portanto,uma caracte-
ristica fundamental do estilo de vida de quem
comega um processo de conversao. Assim, a
par da moderacao ideoldgica que permite o
dialogo, também o respeito por todas as cria-
turas que compoem este mundo por nos ha-
bitado se revela como um aspeto da forma de

vida da pessoa em conversao.

Desse modo, o sujeito liberta-se da ilusao do

mito do progresso, sequndo o qual o ser hu-

24

mano seria capaz de dominar, controlar, prever
e transformar a natureza a seu bel-prazer, a
partir do conhecimento técnico-cientifico,
como se fosse ele a origem de toda a reali-
dade,como se fosse ele quem estivesse no no-
minativo. Poe-se, assim, em causa o primado
cientista da técnica, segundo o qual o conhe-
cimento cientifico e as capacidades tecnolé-
gicas progridem cumulativamente, conferindo
ao ser humano o estatuto de Senhor do mundo
e da Histdria. A este respeito, o Papa Francisco
criticou, na enciclica Laudato Si’,0 «paradigma

[tecnocratico] homogéneo e unidimensional»:

Neste paradigma, sobressai uma concecao do
sujeito que progressivamente, no processo Lo-
gico-racional,compreende e assim se apropria
do objeto que se encontra fora. Um tal sujeito
desenvolve-se ao estabelecer o método cien-
tifico com a sua experimentacao, que ja é ex-
plicitamente uma técnica de posse, dominio
e transformacdo. E como se o sujeito tivesse
a sua frente a realidade informe totalmente
disponivel para a manipulacao [...] Daqui
passa-se facilmente a ideia dum crescimento
infinito ou ilimitado, que tanto entusiasmou
0s economistas, os teoricos da financa e da

tecnologia. (Francisco, 2015: 98-99)
E por isso que a «cultura ecoldgica» exige a
conversao do estilo de vida e prende-se com
a «espiritualidade», em vez de se reduzir, no
ambito exclusivamente macropolitico, «a uma
série de respostas urgentes e parciais para os

problemas que vao surgindo a volta da degra-



dagao ambiental,do esgotamento das reservas

naturais e da poluigao» (Francisco,2015: 103).

Voltar-se para essa origem da condicao de
dependéncia e fragilidade ajuda-nos a nao
absolutizar o poder que o conhecimento tecno-
logico-cientifico nos confere, por forma a res-
peitarmos 0 meio ambiente como um dom que

nao nos pertence, apesar de nos ser confiado.

Desta forma, o respeito pela ecologia e pelas
criaturas nao-humanas, em comunhao com
todos os entes que compéem o mundo, reali-
za-se pelo florescimento da propria vida inte-
rior. Sabemos que a ecologia também se pode
perverter como uma forma de consumo proépria
a era neocapitalista,em que nos situamos,como
forma de tentar colmatar a queda das metanar-
rativas em que outrora acreditavamos e pelas
quais davamos a vida. Em vez de se tornar um
lugar-comum, ou um novo hiperconsumismo
de produtos bios ou de ecoturismo, a ecologia
dos Exercicios prende-se com o desenvolvi-
mento da vida interna ao sujeito. Este, em vez
de querer dominar lugares nao contaminados
pela «agao humana» numa logica consumista
(Lipovetsky, 2022: 300), assume autentica-
mente uma ecologia integral que brota de um
tipo de conversao para além da logica do su-

jeito criador do neocapitalismo global.

Conclusao
Concluo com o termo inaciano magis. O itine-
rario de Inacio de Loyola € o de alguem que

sempre desejou mais. O percurso dos Exerci-

cios espirituais visa claramente esse magis de
quem nunca se conforma, nem se deixa es-

tagnar na vida.

O magis inaciano nunca se confundira com a
luta de um super-homem, que procura autono-
mizar-se vencendo o mundo, inculcando nele
a sua propria vontade dionisiaca. O magis de
Inacio corresponde a vida que desabrocha no
mundo quando se assume a fragilidade e a de-
pendéncia, sem as querer ultrapassar. Esse re-
conhecimento da fragilidade e da dependéncia
da pessoa que somos torna possivel a abertura
com os outros e viver a partir de for¢as que nao
sao nossas. Mais do que a for¢ca de homens e
mulheres isolados, sera a fortaleza de pessoas
vulneraveis que, na sua comunhao, permitira

realizar a vida que nelas habita.

Por isso, a conversao, assim entendida, nao se
realiza por ressentimento,mas por afirmagao da
vida, pois € na comunhao e através da gratidao
pelos dons recebidos que a pessoa se realiza

na consolacao e na paz que todos anseiam.

Bibliografia
Arzubialde, S. (2009). Ejercicios espirituales de
S. Ignacio. Historia y andlisis. Ediciones Mensa-
jero/Editorial Sal Terrae. Bilbao/Maliano;

Badiou, A. (2020). Sdo Paulo. A fundagdo do
universalismo. (Trad. de Sandra Andrade). VS
Editor. Lisboa;

Castro Valdés, J.G. de (2011). La libertad pasi-
vizada: Decision y consolacién en Ignacio de
Loyola. Manresa — Revista de Espiritualidad 1g-
naciana, 83: 149-164;

Chrétien, J-L. (2017). Fragilité. Les Editions de
Minuit. Paris;

25



Colzani, A. (2004). Conversao. Em: C.C. Legora,
L. Lamarque e S. Sabbadini (coords.). Christus.
Enciclopédia do cristianismo. (Trad. de Miriam
Godinho,Maria da Conceicao Maia,José Maia e
Henrique Barrilaro Ruas). Verbo. Lisboa.

DAgostino, S. (2017). Esercizi spirituali e filo-
sofia moderna: Bacon, Descartes, Spinoza. Edi-
zioni ETS. Bologna;

Divarkar, PR. (1986). O caminho do conheci-
mento interior. (Trad. de Gulnara Lobato de Mo-
rais Pereira). Edicoes Loyola. Sao Paulo;

Francisco (Papa) (2015). Louvado Sejas. Carta
enciclica Laudato Si’ Editorial A.O. Braga;

Francisco (Papa) (2018). Alegrai-vos e exultai.
Exortagdo apostdlica Gaudete et exsultate. Edi-
torial A.O. Braga;

Francisco (Papa) (2020). Fratelli tutti. Carta en-
ciclica sobre a fraternidade e a amizade social.
Editorial A.O. Braga;

Gongalves Lind, A. (2021). Paul Ricceur nel
Magistero di Papa Francesco. Civilta cattolica,
4109 (18): 369-380;

Heidegger, M. (2010). Fenomenologia da vida
religiosa. (Trad. de Enio Paulo Giachine, Jairo
Ferrandin e Renato Kirchner). Vozes. Petré-
polis;

James, P. (2006). Globalism, Nationalism, Triba-

lism. Bringing Theory Back In. Sage Publica-
tions. London;

Lipovetsky, G.(2010). A cultura-mundo. Resposta
a uma sociedade desorientada. (Trad. de Victor
Silva). Edi¢oes 70. Lisboa;

Lipovetsky, G. (2022). A sagragdo da autenti-
cidade. (Trad. de Inés Guerreiro). Edi¢oes 70.
Lisboa;

26

Leland, OJ. (2018). The Reception of Paul the
Apostle in the Works of Slavoj Zizek. Palgrave
Macmillan. London;

Loiola. (2016). Exercicios espirituais. (Trad. de
Mario Garcia). Editorial A.O. Braga;

Loiola. (2019). Autobiografia. (Trad. de Antonio
José Coelho). Editorial A.O. Braga;

Martini, CM. (1992). Ejercicios espirituales
y momento actual: Planteamiento del Con-
greso. Em: J.M. Garcia Lomas (ed.). Ejercicios
espirituales y mundo de hoy. Congreso Interna-
cional de Ejercicios (Loyola, 20-26 septiembre de
1991). (Colecao «Manresa», vol. 8). Ediciones
Mensajero/Editorial Sal Terrae. Bilbao/ Ma-
liano. pp. 11-24;

Marx, K. (2028). Diferenca entre a filosofia da
natureza de Demdcrito e a de Epicuro. (Trad.
Nélio Schneider). Boitempo. Sao Paulo;

Moraru, E. (2009). La conversion chrétienne:
Une aventure complexe. Caietele Institutului
Catolic, VIl (1): 173-202;

Nietzsche, F.(2009). O anticristo. (Trad. de Artur
Morao). Edicoes 70. Lisboa;

Nietzsche, F. (2018). Para além de bem e mal.
Prelidio a uma filosofia do futuro. (Trad. de
Delfim Santos). Guimaraes Editores. Lisboa;

Spadaro, A. (2019). «Perché il populismo fa
male al popolo». Un libro-conversazione con
p. Bartolomeo Sorge. Civilta Cattolica,4064 (4):
184-190;

Valadier, P. (2019). Les populismes et lappel
au «peuple». Em: P. Valadier et al. (coords.).
LEurope et ses populismes. Société d’Edition de
Revues. Paris;

Zizek, S. (2009). Violéncia. Seis notas a margem.
(Trad. de Miguel Serras Pereira). Reldgio
dAgua. Lisboa.



