
13

E-
LE

TR
A

S 
CO

M
 V

ID
A 
—

 N
.º 

15
 J

U
LH

O
/D

EZ
EM

B
R

O
 D

E 
20

25
: p

p.
 1

3-
26

 

A conversão em tempos de tensões identitárias
Conversion in times of identity tensions

Andreas Gonçalves Lind1

1 Pontificia Universitas Gregoriana, Itália; Centro de Estudos Globais, Universidade Aberta, Portugal. ORCID ID: https://orcid.org/0000-
0002-1915-5155.

Resumo: Tal como vem relatada na Autobio-
grafia e sempre fiel à dinâmica interna aos 
Exercícios espirituais, a vida de Inácio de Loyola 
revela-se de enorme atualidade. A tese que 
aqui iremos expor consiste em mostrar como 
o mundo secular, em que hoje nos situamos, 
pode constituir o terreno adequado para o 
desabrochar de um tipo de conversão religiosa 
que o fundador dos Jesuítas experienciou no 
século xvi, para o qual apontou o Magistério 
do pontificado de Francisco. Esse tipo de con-
versão caracteriza-se por três traços essen-
ciais: (1) a capacidade de assumir a fragili-
dade da condição humana, tão humana, (2) a 
capacidade de se tornar imune às ideologias, 
revelando-se moderado nas controvérsias dos 
tempos hodiernos e (3) a gratidão que per-
mite a abertura para a comunhão com todas 
as criaturas, incluindo as não-humanas.
Palavras-Chaves: Inácio de Loyola; Fragilidade; 
Moderação; Gratidão.

Abstract: As recounted in the Autobiography 
and always faithful to the internal dynamics of 
the Spiritual Exercises, Ignatius of Loyola’s life 
is extremely relevant today. The thesis that I 
will put forward here consists in showing how 
the secular world, in which we are situated to-
day, can be the adequate ground for the blos-
soming of a type of religious conversion that 
the founder of the Jesuits experienced in the 
16th century and to which the Magisterium of 
the pontificate of Francis pointed to. This type 
of conversion is characterized by three es-
sential features: (1) the ability to assume the 
fragility of the human, so human, condition, 
(2) the ability to become immune to ideolo-
gies, revealing oneself to be moderate in the 
controversies of the present times and (3) the 
gratitude that allows openness to communion 
with all creatures, including non-human ones.
Keywords: Ignatius of Loyola; Fragility; Modera-
tion; Gratitude.

https://doi.org/10.53943/ELCV.0225_13-26



14

Introdução 
Pode a figura de Inácio de Loyola falar ainda 

hoje aos homens e mulheres deste mundo, 

que é o nosso, deste tempo, que nos é dado 

viver? Será que os Exercícios espirituais que 

nos deixou ainda podem abrir caminhos de 

conversão às pessoas desta era dita secular, 

hipermoderna ou pós-moderna? Eis a tese que 

vou tentar defender aqui, aprofundando uma 

conferência que o já falecido Cardeal Mar-

tini proferiu, em 1991, quando se celebrava 

os 500 anos do nascimento do fundador da 

Companhia de Jesus. Aproveitando a ocasião 

do Congreso Internacional de Ejercicios que 

o ano inaciano havia então suscitado, Carlo 

Maria Martini afirmou, à época, que os Exercí-

cios espirituais (Loiola, 2016) constituíam uma 

grande oportunidade deste tempo secular 

para difundir o método de oração inaciano. 

O cardeal jesuíta considerava que, num tempo 

marcado pela «primazia do sujeito», talvez até 

por um «crescente individualismo» e pela «pri-

vatização da fé», a proposta dos Exercícios es-

pirituais de um caminho pessoal de conversão 

apresenta alguns traços da mentalidade e da 

cultura contemporâneas, nomeadamente no 

que diz respeito ao facto de procurar partir do 

estádio concreto de vida em que cada pessoa 

se encontra (Martini, 1992: 18). 

Com efeito, a dinâmica dos Exercícios ina-

cianos parece adaptar-se a esse novo am-

biente cultural, na medida em que promove 

uma conversão que brota de uma vivência 

interna e autêntica que o exercitante realiza. 

Visto tratar-se de uma conversão que surge 

a partir da solidificação das convicções pes-

soais, produzida por um movimento interior 

de florescimento da própria vida, de um apro-

fundamento do «conhecimento interno» que 

permite decidir o que mais realiza a pessoa, 

a crescente valorização da vida do sujeito, 

própria do processo de secularização, parece 

constituir um ponto de contacto entre o logos 

dos Exercícios e o ambiente cultural hodierno. 

Provavelmente, não é por mero acaso que o 

processo de secularização se iniciou no mesmo 

contexto em que surgiram os Exercícios. His-

tórica e geograficamente situado na Europa 

do século xvi, aquele que se denominava a 

si mesmo por «peregrino» viveu um período 

de grandes mudanças, próprias da tensão da 

passagem progressiva da Era Medieval para a 

Modernidade, cuja filosofia e cultura se cen-

tram cada vez mais no sujeito humano. Inse-

rido nesse ambiente que suscitou a metafísica 

do sujeito, Inácio de Loyola procurou decifrar 

a realidade que acontecia no seu interior. Sim, 

como qualquer um de nós, ele também foi um 

filho do seu tempo. 

A este respeito, noto como, contrariamente 

ao que muitas vezes se afirma dos autores 

modernos, tal como Descartes, a título de 

exemplo, de se fecharem excessivamente 

numa razão pura e abstrata, a verdade é que 

essa mentalidade dita moderna, ao operar o 

que, por vezes, se denomina «viragem sub-



15

jetivista», tende a evitar a redução do saber 

humano a uma mera «construção teórica». Um 

tal saber tende, antes, a ser encarado como um 

caminho, um movimento de transformação do 

ego que pensa também com os afetos e a partir 

deles (D’Agostino, 2017: 6-14). De facto, foi com 

essa viragem moderna, que também podemos 

qualificar de cartesiana, que o pensar se tornou 

praticamente sinónimo de sentir. Conhecer-se a 

si mesmo não significa aceder a uma essência 

humana abstrata, nem representar um ideal 

humano universal para o qual todas as vidas 

singulares deveriam convergir. Trata-se, antes, 

de conhecer internamente, para usar a termino-

logia dos Exercícios espirituais, as moções que 

nos habitam e para onde nos dirigem. Tanto na 

Autobiografia como nos seus Exercícios, Inácio 

olha para si mesmo como um «peregrino»2, 

interpretando assim o que o soldado herói foi 

vivendo, depois de ferido, discernindo o que 

fazer para que a sua vida desabrochasse e se 

realizasse cada vez mais. 

Revisitar hoje Inácio e as suas conversões, 

bem explicitamente no plural, implica de-

ter-se numa pessoa cuja conversão não se deu 

num evento singular, de uma vez por todas. 

Não, o sujeito Inácio de Loyola, tal como hoje o 

conhecemos, não apareceu caído do céu, aca-

bado num dado momento da sua vida. Nem a 

2 No relato da sua vida que expôs ao padre Luís Gonçalves da Câmara, Inácio de Loyola definiu-se a si mesmo com o termo «peregrino» 
(Loiola, 2019: 52).   

sua essência lhe apareceu desde cedo como 

um ideal para o qual ele deveria caminhar, co-

nhecendo-a clara e distintamente, desde logo 

na imediatez da sua experiência. Foi-se cons-

truindo, transformando, reformulando, con-

vertendo. Os testemunhos que ele nos deixou 

desse processo, tanto na Autobiografia como no 

Diário espiritual, ou nos já referidos Exercícios, 

mostram-nos uma descrição não apenas, nem 

sobretudo, de factos ocorridos num mundo ex-

terior, mas antes do desenvolvimento de um 

universo interior (Castro Valdés, 2011: 149). 

Trata-se, pois, de um acontecimento existen-

cial, que se sente, que se vive, que se experi-

menta subjetivamente, um evento que nunca 

se deixa reduzir a uma mera ideia, elaborada 

no interior de uma pura representação inte-

lectiva (Divarkar, 1986: 16). 

Vou procurar aqui esboçar quatro aspetos da 

conversão de Inácio, que também configuram o 

itinerário dos seus Exercícios, e que me parecem 

fundamentais para uma autêntica conversão 

no nosso contexto hodierno: (1) a conversão 

como evento que reconstitui o sujeito, (2) as-

sumir a fragilidade da sua condição humana, (3) 

ser ideologicamente moderado, e (4) ser agra-

decido na comunhão com todas as criaturas.



16

1. A conversão como evento 
existencial capaz de reconstituir 

uma pessoa 
Começo por notar como alguns filósofos 

contemporâneos, dos séculos xx e xxi, tais 

como Martin Heidegger, Alain Badiou ou 

Slavoj Žižek, consideram a conversão dita 

religiosa como um mero evento existencial, 

isto é, na sua pura imanência, abstendo-se, 

pois, de afirmar ou negar a presença de um 

Deus transcendente que lhe sirva de funda-

mento. É assim que tais filósofos analisam o 

evento da conversão, qual queda na estrada 

para Damasco, de Paulo (Heidegger, 2010; 

Badiou, 2020; Løland, 2018). Da minha parte, 

sem querer reduzir o fenómeno da conversão 

à imanência da pessoa, que a assume como 

sua, parece-me importante acolher alguns 

elementos dessa análise filosófica.

Na sua Fenomenologia da vida religiosa, Hei-

degger analisa a Epístola de São Paulo aos 

gálatas, um texto que considera fundamental, 

por conter a descrição em primeira pessoa do 

evento que, no livro dos Atos dos apóstolos, se 

descreve como uma queda, talvez a cavalo, 

na estrada para Damasco (Heidegger, 2010: 

72). É interessante notar como Heidegger, 

que se afasta de qualquer teísmo explícito, se 

deixa fascinar pela figura de Paulo e, nomea-

damente, pela sua conversão. Heidegger dis-

tancia-se, a este respeito, significativamente 

das suspeitas que um Marx ou um Nietzsche 

possam ter deixado sobre o assim chamado 

«apóstolo dos gentios». Em vez de considerar 

Paulo um fanático religioso que se opõe ex-

plicitamente à filosofia na sua loucura ou de-

mência, como Marx (Marx, 2018: 34), ou de o 

ver como um fracassado ressentido movido 

por um ódio contra a vida dionisíaca que Niet-

zsche anseia consumar (Nietzsche, 2009: 62-

64), Heidegger limita-se a descrever o fenó-

meno da experiência de Paulo sem doutrinas 

metafísicas, quais preconceitos estabelecidos 

a priori como critério de leitura da realidade, 

que violentam a manifestação pura do evento 

que se dá no seu aparecer mais primordial. 

E assim, na queda do fariseu que caminhava 

para Damasco, ele vê uma «experiência re-

ligiosa autêntica». Independentemente de 

Deus existir ou não, essa experiência constitui 

uma realidade inegável para o sujeito na ima-

nência da sua vida. 

O que de certa forma fascina Heidegger é o 

que comprova a autenticidade desta expe-

riência: naquele evento, a pessoa que caiu é 

refundada ou reconstituída. A mudança é tão 

radical que o sujeito em causa tem necessi-

dade de mudar de nome, como se de outra 

pessoa se tratasse. O fariseu Saulo torna-se no 

Paulo que anuncia o encontro com o Ressus-

citado. A Ressurreição não diz respeito a uma 

vida adiada para o além deste mundo, mas 

vivencia-se, antes, na concretude do aquém 

onde Paulo se situa.

Em primeiro lugar, esta transformação do su-

jeito em questão não se compreende a partir 



17

de uma influência pelas tradições exteriores 

que moldaram o ser de Saulo: Paulo estabe-

lece uma rutura com a lei da tradição hebraica 

em que se situava, sem se tornar mais grego 

ou mais romano, além de se manter relativa-

mente independente da autoridade dos após-

tolos escolhidos por Cristo. Tudo isto com-

prova a autenticidade da experiência religiosa 

de Paulo. 

Em segundo lugar, a autenticidade da expe-

riência também se manifesta por um sen-

timento de impotência de um sujeito que 

julga não estar na posição de quem decide 

e controla a situação e a transformação que 

ele mesmo sofre. Aquele que cai, dizem «do 

cavalo», encontra-se numa espécie de passivi-

dade, numa situação de fragilidade, de vulne-

rabilidade que as circunstâncias, ou uma força 

maior, lhe impõem e que ele assume sem 

complexos. A autenticidade implica, portanto, 

a aceitação dessa passividade e dessa fragi-

lidade, de quem se deixa dispor no acusativo 

para ser moldado por outrem. 

Em terceiro lugar, não obstante essa fraqueza 

evidente e assumida pelo sujeito em questão, 

a experiência religiosa autêntica de Paulo 

contém ainda a característica do anúncio, da 

missão, à qual o convertido se sente chamado 

e pela qual despende todas as energias que a 

sua vida detém.

A meu ver, facilmente se estabelece um pa-

ralelo entre esta descrição heideggeriana da 

conversão de Paulo e a vida de Inácio. Por 

um lado, são inúmeros os insucessos, quais 

quedas de cavalo, que o peregrino vivenciou. 

Desde a ferida em Pamplona até ao fracasso 

de não conseguir imitar os santos como tanto 

desejava, Inácio viveu sempre constrangi-

mentos que o obrigaram a refazer a sua vida 

em determinados momentos. Por outro lado, 

a integração dessa fragilidade que caracteriza 

a sua pessoa não se dissocia da missão que 

ela assume, quando colabora, por exemplo, 

na orientação dos outros à conversão de vida. 

É essa fragilidade que se manifesta também 

na mudança de nome, de Iñigo para Inácio, 

como de Saulo para Paulo, confirmando a re-

fundação e refiguração do sujeito em causa.

Mais próximo de nós do que Heidegger, e 

igualmente afastado da apologética cristã ou 

da defesa de qualquer teísmo, Alain Badiou 

também se deixa fascinar pela figura de Paulo 

e pela sua conversão. Contrariamente a Niet-

zsche, que vê em Paulo o sacrifício da vida 

presente no aquém deste mundo em prol de 

um além de um outro mundo que, na vida pre-

sente, só pode ser esperado no sentido de ser 

adiado, Badiou considera que o apóstolo dos 

gentios experimenta uma sobreabundância 

de vida já aqui nesta terra (Badiou, 2020: 

96-107). A fé não é só esperar e sacrificar o 

presente em benefício de uma vida que não 

aparece nem se realiza, não obstante se dizer 

eterna. Trata-se, pelo contrário, de uma expe-

riência de mais vida, de mais desejo, de uma 

maior vitalidade. 



18

Além disso, o que mais fascina Badiou em 

Paulo é o facto da sua experiência subjetiva 

se universalizar, no sentido de unir pessoas 

de tradições diferentes, nomeadamente os 

gregos e os judeus, em torno da mesma expe-

riência de encontro com o Ressuscitado. Como 

o apóstolo escreve aos gálatas: «Já não há 

judeu nem grego; não há escravo nem livre; 

não há homem nem mulher; todos vós sois 

um só em Cristo Jesus» (Gal 3, 28). 

Mais uma vez, parece-me que a analogia entre 

a descrição que o filósofo contemporâneo 

faz de Paulo e a vida de Inácio se estabelece 

naturalmente. A experiência de Paulo de ter 

encontrado «Aquele que [o] escolheu […] e [o] 

chamou pela Sua graça […] para que [ele] O 

anunciasse entre os gentios, imediatamente, 

sem consultar pessoa alguma» (Gal 1, 16-17), 

nem mesmo os apóstolos que o próprio Jesus 

havia escolhido, assemelha-se à experiência 

única de Inácio em Manresa; experiência esta 

que, de certa forma, foi universalizada pela 

redação e orientação dos Exercícios espirituais 

que dali nasceram.

2. A conversão de pessoas frágeis 
no contexto hodierno

Nesse sentido, parece-me que a conversão só 

será possível e desejável no mundo hodierno 

se conjugar os três elementos seguintes. 

Em primeiro lugar, será autêntica, na medida 

em que provenha de um movimento de reali-

zação da própria vida. Só assim a experiência 

de conversão poderá subsistir e solidificar-se. 

Enquanto for uma imposição artificial de fora 

que recalque a vida da pessoa em questão, 

a conversão não será nem desejável, nem 

possível, sobretudo no universo cultural das 

nossas sociedades plurais e seculares, sem 

mais lugar para as antigas cristandades que 

moldavam o tecido social desde cima. 

Em segundo lugar, a conversão autêntica im-

plica reconhecer e integrar a própria fragilidade. 

Com efeito, a fragilidade que se experimenta 

na condição de ser humano e no processo de 

conversão não é para ser superada, mas antes 

assumida e integrada numa progressiva matu-

ração pessoal. Desse modo, a pessoa convertida 

ou, mais precisamente, em conversão estará tão 

ou mais disposta a deixar-se moldar e a trans-

formar-se a si mesma do que a controlar e de-

terminar a mudança do mundo em redor e dos 

outros que com ela o habitam. 

Em terceiro lugar, essa experiência de con-

versão terá de ser simultaneamente singular e 

universalizável, íntima e comunitária. Por ou-

tras palavras, tal como os exemplos de Paulo 

e de Inácio, a pessoa convertida não pode 

fechar-se no solipsismo da sua experiência 

absolutamente incompreendida e jamais par-

tilhada por outras pessoas. Deverá ser uma 

experiência que abre a pessoa à vida nas rela-

ções intersubjetivas e no acolhimento do dom 

que tudo o mundo constitui.



19

A pessoa em conversão reconstitui-se. A eti-

mologia do termo hebraico teshuwã, com a raiz 

shub, refere-se ao voltar-se, ao regressar a uma 

origem boa e perdida que o termo latino con-

versio conserva. O verbo convertere provém, com 

efeito, do verbo vertere, isto é, virar, transformar, 

aliado ao prefixo «com»: trata-se, portanto, de 

uma transformação em conjunto. Quanto ao 

termo grego metánoia, a etimologia da palavra 

narra uma mudança de ponto de vista, ou de 

norma de conduta (Colzani, 2004: 218-219). 

Na Bíblia, a conversão diz respeito sobretudo a 

uma mudança do coração, a uma nova criação 

do coração, elevado a conceito antropológico 

fundamental. No contexto bíblico, o coração é 

o centro do ser do homem que engloba a razão, 

a vontade e o afeto. Mais precisamente no 

Novo Testamento, a experiência da conversão 

vem descrita como um dom que vem do alto: 

é como se o voltar-se do homem a Deus fosse 

precedido pelo movimento inverso de Deus à 

pessoa humana. Nesse sentido, este regresso, 

este voltar-se, não constitui um movimento 

apenas produzido pelas forças humanas. No 

fundo, estamos diante de uma disposição pas-

siva de um sujeito que se coloca no acusativo, 

assumindo a condição vulnerável que o carac-

teriza (Moraru, 2009: 195-199). 

No momento presente que atravessamos, 

perante os desafios das alterações climáticas 

e das suas consequências de certa forma im-

previsíveis, da crescente migração forçada 

pelas crises ecológicas e pelos conflitos polí-

tico-militares, assistimos a um regresso a na-

cionalismos de exclusão e a um aumento da 

polarização ideológica, quer no plano político, 

quer no contexto eclesial. É, sem dúvida, um 

momento histórico complexo e que facilmente 

pode fazer-nos sentir uma desorientação ge-

neralizada, também pela queda das grandes 

metanarrativas que marcavam as promessas, 

agora falhadas, da modernidade (Lipovetsky, 

2010: 30-31).

Foi nesta conjuntura que o Papa Francisco se 

pronunciou, mais contracorrente do que possa 

parecer numa análise rápida e superficial, 

em prol da paz e da fraternidade global, des-

construindo o excesso de soberanismo como 

uma «atitude de isolamento» que lhe trazia à 

memória certos discursos da década de 30 do 

século passado: «Nós em primeiro lugar; nós 

contra os outros» (Gonçalves Lind, 2021: 379). 

Devemos ainda referir, a este respeito, como 

o aumento de representatividade de novos 

nacionalismos de exclusão e de populismo, 

muitas vezes de teor religioso, no Ocidente, 

tem levado certos politicólogos a conside-

rarem que vivemos numa crise da democracia, 

na sua estrutura e nas suas instituições (Vala-

dier, 2019: 23). 

Assim, a questão que se levanta não é só a de 

saber se os Exercícios podem abrir caminhos 

aos homens e mulheres de hoje. Trata-se ainda 

de saber se os caminhos abertos pela metodo-

logia inaciana contribuem para uma conversão 

autêntica de que o mundo de hoje carece. 



20

O primeiro aspeto que me parece importante 

para uma conversão autêntica frutuosa nos 

tempos hodiernos consiste na capacidade de 

o sujeito assumir a sua própria fragilidade. 

Eis o primeiro traço da conversão autêntica, 

ou talvez a primeira de todas as conversões 

ou, mais precisamente, a condição de possibi-

lidade de todas as outras, seria o voltar-se para 

a sua condição humana, tão (e não demasiado) 

humana da fragilidade intrínseca à nossa con-

dição. Trata-se de começar por aceitar e inte-

grar a própria fragilidade.

	 É Jean-Louis Chrétien que refere que nós 

pertencemos a uma tradição, da qual Niet-

zsche seria um dos máximos expoentes, que 

olha para a vulnerabilidade, para a fragili-

dade, com desdém; algo a ser ultrapassado e 

apagado (Chrétien, 2017: 251). 

A vida de Inácio, tal como vem relatada na 

Autobiografia e como transparece na dinâmica 

dos Exercícios espirituais, desconstrói o ideal 

nietzschiano de um super-homem que se quer 

forte e autónomo.3 Inácio até quis ser forte, 

neste espírito nietzschiano da autonomia dio-

nisíaca, ora enquanto soldado e homem que 

ansiava vencer batalhas e conquistar belas 

donzelas (Loiola, 2019: 39-40), ora quando se 

esforçava por imitar, e até superar, os santos 

3 Referimo-nos a passagens dos textos de Nietzsche tal como o §4 de O Anticristo: «ao contrário do que hoje se crê, a humanidade não 
representa uma evolução para algo de melhor, de mais forte ou de mais elevado […]. O europeu de hoje vale bem menos do que o europeu 
do Renascimento […]. Por outro lado, ocorrem constantemente casos singulares nas mais diversas regiões da Terra e a partir das mais 
diferentes culturas, nos quais se manifesta efetivamente um tipo superior. Tipo que, em relação ao conjunto da humanidade, constitui uma 
espécie de ultra-homem», aludindo aqui ao Übermensch que, por vezes, se traduz por super-homem ou além-humano (Nietzsche, 2009: 17).

que o precederam nas suas práticas ascéticas. 

Aí, ele também quis revelar-se o melhor de 

todos (Loiola, 2019: 51). 

No entanto, em ambos os casos, acabou por 

comprovar, por experiência própria, não só a 

impossibilidade de vir a ser um super-homem, 

mas o facto desse estilo de vida não o realizar 

enquanto pessoa. Se, na vida de soldado, ex-

perimentou o fracasso de Pamplona, quando 

se tornou um louco por Cristo não conseguiu 

consumar o seu desejo de vencer todos os 

santos no campeonato da ascese. A conquista 

do mundo e da santidade a partir das suas 

forças e da sua vontade conduziu-o ao deses-

pero dos escrúpulos e da aridez de quem tem 

ideias suicidas (Loiola, 2019: 66). Contudo, a 

conversão foi amadurecendo no sentido de 

ir abandonando progressivamente esse ideal 

de falso homem de «tipo superior», para usar 

a terminologia de um Nietzsche (Nietzsche, 

2009: 17). 

O assumir da própria fragilidade não se faz por 

ressentimento, tal como sugere a narrativa de 

Nietzsche, segundo a qual os cristãos fracos te-

riam afirmado a virtude da fraqueza — na sua 

forma de humildade, de pobreza, de obediência, 

de castidade e, até, de compaixão — apenas 

como justificação do seu fracasso no impor da 



21

própria vontade ao mundo (Nietzsche, 2018: 

90-92). 

A condição de dependência e de fragilidade 

da pessoa humana é inevitável e insuperável. 

Mas a escolha por assumi-la e integrá-la num 

estilo de vida concreto não se deve apenas ao 

dar-se conta que a natureza humana é inevi-

tavelmente assim: trata-se necessariamente 

de uma escolha conscientemente tomada 

por quem compreende, pela experiência dos 

afetos, que a fragilidade e a dependência não 

impedem a realização da pessoa que somos; 

compreender que é a partir da fragilidade que 

podemos amar e ser amados e, nessa comu-

nhão, realizar a vida que em nós habita.  

	 No fundo, Inácio não deixou de querer 

ser um herói porque fracassou em Pamplona 

enquanto soldado: apenas deixou de desejar 

conquistar o mundo desse modo, quando se 

sentiu cheio por dentro à medida que vivia 

como os santos que o inspiravam, ou não 

fosse a consolação, enquanto «alegria inte-

rior», o critério do discernimento (Loiola, 2019: 

157). Foi por se sentir amado e conduzido por 

Deus, de coração cheio já nesta vida, e não no 

além, que Inácio renunciou aos desejos de ca-

valaria. Não foi, portanto, um não à vida pas-

sada, mas um sim a uma nova vida que é mais 

plena já neste mundo finito e contingente. É 

ele mesmo quem o diz na sua Autobiografia: 

depois de se livrar dos escrúpulos excessivos, 

e numa situação de «grave enfermidade», 

«tinha tanta alegria e tanta consolação espiri-

tual por ter de morrer, que se derretia todo em 

lágrimas» (Loiola, 2019: 77-78).

3. Ser moderado ideologicamente 
Ao assumir a sua condição de vulnerabili-

dade e dependência, a pessoa em processo de 

conversão tende a ser moderada em termos 

ideológicos. Quem se impõe pela violência 

dos gestos e das palavras, no espaço público 

das redes sociais, por exemplo, afirmando as-

sertivamente posições muito vincadas e sem 

matizes, tende a dispor-se como um sujeito no 

nominativo capaz de conquistar os outros e o 

mundo pelas suas próprias forças. 

É neste contexto que os Exercícios inacianos 

revelam a sua atualidade. Mais do que con-

vencer os outros da minha ou nossa convicção, 

a conversão que o itinerário inaciano visa con-

siste em procurar aplicar na vida concreta a 

convicção elegida. Visto que a conversão não 

se realiza no plano das ideias, da razão pura e 

abstrata, a dinâmica dos Exercícios focaliza-se 

na questão de como concretizar a convicção 

que o sujeito deseja assumir. Por isso, mesmo 

no seio da comunidade cristã, a questão não 

será tanto a de discutir se a salvação será ofe-

recida apenas a quem assume explicitamente 

o cristianismo no batismo ou se se estende 

também a quem está fora da Igreja. Nem tão 

pouco se trata de compreender quais são os 

melhores argumentos que nos permitem 

demonstrar a existência e a necessidade de 

Deus. Importa, antes, encontrar o estilo de 

vida ao qual é chamada a pessoa que optou 

por fazer do Evangelho a sua vida. A conversão 

assume-se, portanto, pessoalmente e testemu-



22

nha-se na concretude da vida, com modéstia, 

humildade e discrição na procura de incarnar 

a fé também no «horizonte do bem comum» 

(Spadaro, 2019: 186).

Nesse sentido, os Exercícios promovem uma 

conversão para um estilo de vida compatível 

com a cultura do diálogo, pois trata-se de res-

peitar o caminho de cada pessoa, deixando que 

a ética, os valores, ou até mesmo o Evangelho, 

possam ser por ela vividos, sem nunca os impor 

desde o exterior da experiência de vida.4 

Devemos notar aqui que se trata da cultura de 

diálogo tão apregoada pelo Papa Francisco, 

para quem «a fraternidade» não se reduzia ao 

respeito das «liberdades individuais», nem à 

prática da «equidade»: a fraternidade autên-

tica só se realizará quando for «consciente-

mente cultivada», quando se descobrir a ri-

queza da «reciprocidade», do «enriquecimento 

mútuo» que nos levam a desejar uma vida para 

além da pura autonomia (Francisco, 2020: 71). 

E, para isso, é preciso que a pessoa se converta 

no sentido de se voltar à sua condição mais 

originária de dependência e fragilidade.

Neste contexto, e seguindo a interpretação 

rahneriana dos Exercícios inacianos, de uma 

universal experiência antropológica de Deus 

(Arzubialde, 2009: 972-973), podemos com-

4 Desse modo, a experiência religiosa não será fonte de agressividade, deixando assim de confirmar a inversão da célebre máxima que 
Dostoievski afirma, nos Irmãos Karamazov, segundo a qual «sem Deus, tudo é possível». Refiro-me ao enunciado de André Glucksmann, 
citado por Žižek, a partir do evento terrorista do 11 de setembro, de que «se há Deus, tudo, até mesmo alvejar centenas de transeuntes 
inocentes, é permitido» (Žižek, 2009: 122).

preender como a sua dinâmica promove um 

diálogo com o «cristão anónimo», bem como 

com todas as pessoas que habitam para além 

das fronteiras de um cristianismo explicita-

mente assumido. 

A postura que emerge dos Exercícios é, então, 

a de respeito, paciência e tolerância pela 

particularidade do caminho de cada pessoa, 

procurando que seja a própria pessoa a tomar 

a decisão de transformar gradual e progres-

sivamente a sua vida, à medida que for com-

preendendo, internamente, como a vida ética 

e espiritual a realiza. 

Ora, na medida em que a dinâmica dos Exer-

cícios conduz a pessoa a sentir-se agradecida 

pelo bem recebido de uma vida que é sua, 

apesar da sua doação originária não depender 

da sua vontade, nem das suas próprias forças, 

o exercitante tende a aderir à cultura do diá-

logo que o mundo de hoje tanto precisa. 

Se os Exercícios se adaptam a um dos as-

petos da mentalidade contemporânea, a 

saber, a primazia que se atribui ao sujeito e 

à sua vida interior, também é de notar que 

oferecem, por outro lado, um remédio eficaz 

em relação à emergência das tensões iden-

titárias que têm fragmentado a sociedade 

nos tempos que correm. 



23

Com efeito, é hoje frequente ouvir-se falar da 

emergência de um tribalismo ou sectarismo 

que coabitam, ainda que paradoxalmente, 

com o processo de globalização (James, 2006: 

16). Neste contexto atual, em que emergem 

novos, ou velhos, nacionalismos de exclusão, 

que muitas vezes se fazem acompanhar de um 

cariz religioso, próprio de grupos cuja identi-

dade se procura definir numa clara demar-

cação e oposição face aos restantes sectores 

da sociedade, os Exercícios inacianos podem 

ajudar as pessoas a libertarem-se dos fana-

tismos ou extremismos ideológicos, sejam 

eles mais políticos ou mais religiosos. 

Convém notar como os Exercícios não con-

duzem à conversão de uma pessoa que se 

sente pura, quer seja na doutrina proclamada, 

quer seja na virtude alcançada. Para lá da 

perfeição moral, os Exercícios conduzem a 

pessoa à experiência íntima de se sentir per-

doada por um Deus que a ama. É o pecador 

perdoado que se sente chamado a responder 

a esse amor experimentado. É por isso que a 

conversão dos Exercícios visa a transformação 

do coração, antes de lhe impor normas, quais 

fardos, morais. Pois, é a partir do sentimento 

de gratidão que a pessoa caminha aceitando e 

integrando a sua própria vulnerabilidade.

É interessante notar, neste contexto, o comen-

tário que o Papa Francisco teceu sobre duas 

heresias clássicas do cristianismo: 

Desejo chamar a atenção para duas falsifica-

ções da santidade que poderiam extraviar-

-nos: o gnosticismo e o pelagianismo. São 

duas heresias que surgiram nos primeiros 

séculos do cristianismo, mas continuam a ser 

de alarmante atualidade. Ainda hoje os cora-

ções de muitos cristãos, talvez inconsciente-

mente, deixam-se seduzir por estas propostas 

enganadoras. Nelas aparece expresso um 

imanentismo antropocêntrico, disfarçado de 

verdade católica. Vejamos estas duas formas 

de segurança doutrinária ou disciplinar, que 

dão origem «a um elitismo narcisista e autori-

tário, onde, em vez de evangelizar, se analisam 

e classificam os demais e, em vez de facilitar 

o acesso à graça, consomem-se as energias 

a controlar. Em ambos os casos, nem Jesus 

Cristo nem os outros interessam verdadeira-

mente. (Francisco, 2018: 25)

É fácil compreender como a conversão à qual 

o Papa fazia apelo — distinta das atuais ten-

dências gnósticas e pelagianas — se aproxima 

da dinâmica de quem se volta para a sua con-

dição originária de dependência e fragilidade. 

Esse é o caminho de conversão ao qual os 

Exercícios inacianos nos conduzem como ho-

mens e mulheres deste mundo hodierno. 

Em vez de mártires ressentidos contra este 

mundo que também é nosso, somos chamados 

a viver do amor de Cristo, fazendo-nos pró-

ximos de todos independentemente da sua 

cor, etnia ou religião. Não é, afinal, o que faz 

o samaritano da parábola que Jesus narra no 

Evangelho segundo Lucas (Lc 10)? 



24

4. Ser agradecido na comunhão 
com todas as criaturas

A conversão diz, portanto, respeito a uma mu-

tação do estilo de vida, no plano da práxis, 

mais do que uma mudança teórica de assenti-

mento a uma ideologia. A questão que se co-

loca, então, é a de saber qual é o estilo de vida 

que adota aquele que assume a sua condição 

de fragilidade e de dependência. 

Trata-se da Contemplação para alcançar o amor 

(EE 230-237) que Inácio de Loyola propõe no 

fim do itinerário dos seus Exercícios, quando 

o exercitante se torna capaz de reconhecer, 

pelos afetos da sua própria carne, «o tanto 

bem recebido» (Loiola, 2016: 117-120). Só a 

partir do reconhecimento de se estar no acu-

sativo, isto é, no lugar de quem recebe antes 

de ter sequer a possibilidade de agir ou re-

fletir, será possível sentir-se agradecido, em 

vez de se absolutizar o papel reivindicativo 

de quem exige o que lhe é devido pelos seus 

méritos ou pelos seus direitos.

Sentir-se agradecido é, portanto, uma caracte-

rística fundamental do estilo de vida de quem 

começa um processo de conversão. Assim, a 

par da moderação ideológica que permite o 

diálogo, também o respeito por todas as cria-

turas que compõem este mundo por nós ha-

bitado se revela como um aspeto da forma de 

vida da pessoa em conversão. 

Desse modo, o sujeito liberta-se da ilusão do 

mito do progresso, segundo o qual o ser hu-

mano seria capaz de dominar, controlar, prever 

e transformar a natureza a seu bel-prazer, a 

partir do conhecimento técnico-científico, 

como se fosse ele a origem de toda a reali-

dade, como se fosse ele quem estivesse no no-

minativo. Põe-se, assim, em causa o primado 

cientista da técnica, segundo o qual o conhe-

cimento científico e as capacidades tecnoló-

gicas progridem cumulativamente, conferindo 

ao ser humano o estatuto de Senhor do mundo 

e da História. A este respeito, o Papa Francisco 

criticou, na encíclica Laudato Si’, o «paradigma 

[tecnocrático] homogéneo e unidimensional»:

Neste paradigma, sobressai uma conceção do 

sujeito que progressivamente, no processo ló-

gico-racional, compreende e assim se apropria 

do objeto que se encontra fora. Um tal sujeito 

desenvolve-se ao estabelecer o método cien-

tífico com a sua experimentação, que já é ex-

plicitamente uma técnica de posse, domínio 

e transformação. É como se o sujeito tivesse 

à sua frente a realidade informe totalmente 

disponível para a manipulação […] Daqui 

passa-se facilmente à ideia dum crescimento 

infinito ou ilimitado, que tanto entusiasmou 

os economistas, os teóricos da finança e da 

tecnologia. (Francisco, 2015: 98-99)

É por isso que a «cultura ecológica» exige a 

conversão do estilo de vida e prende-se com 

a «espiritualidade», em vez de se reduzir, no 

âmbito exclusivamente macropolítico, «a uma 

série de respostas urgentes e parciais para os 

problemas que vão surgindo à volta da degra-



25

dação ambiental, do esgotamento das reservas 

naturais e da poluição» (Francisco, 2015: 103).

Voltar-se para essa origem da condição de 

dependência e fragilidade ajuda-nos a não 

absolutizar o poder que o conhecimento tecno-

lógico-científico nos confere, por forma a res-

peitarmos o meio ambiente como um dom que 

não nos pertence, apesar de nos ser confiado. 

Desta forma, o respeito pela ecologia e pelas 

criaturas não-humanas, em comunhão com 

todos os entes que compõem o mundo, reali-

za-se pelo florescimento da própria vida inte-

rior. Sabemos que a ecologia também se pode 

perverter como uma forma de consumo própria 

à era neocapitalista, em que nos situamos, como 

forma de tentar colmatar a queda das metanar-

rativas em que outrora acreditávamos e pelas 

quais dávamos a vida. Em vez de se tornar um 

lugar-comum, ou um novo hiperconsumismo 

de produtos bios ou de ecoturismo, a ecologia 

dos Exercícios prende-se com o desenvolvi-

mento da vida interna ao sujeito. Este, em vez 

de querer dominar lugares não contaminados 

pela «ação humana» numa lógica consumista 

(Lipovetsky, 2022: 300), assume autentica-

mente uma ecologia integral que brota de um 

tipo de conversão para além da lógica do su-

jeito criador do neocapitalismo global.

Conclusão
Concluo com o termo inaciano magis. O itine-

rário de Inácio de Loyola é o de alguém que 

sempre desejou mais. O percurso dos Exercí-

cios espirituais visa claramente esse magis de 

quem nunca se conforma, nem se deixa es-

tagnar na vida. 

O magis inaciano nunca se confundirá com a 

luta de um super-homem, que procura autono-

mizar-se vencendo o mundo, inculcando nele 

a sua própria vontade dionisíaca. O magis de 

Inácio corresponde à vida que desabrocha no 

mundo quando se assume a fragilidade e a de-

pendência, sem as querer ultrapassar. Esse re-

conhecimento da fragilidade e da dependência 

da pessoa que somos torna possível a abertura 

com os outros e viver a partir de forças que não 

são nossas. Mais do que a força de homens e 

mulheres isolados, será a fortaleza de pessoas 

vulneráveis que, na sua comunhão, permitirá 

realizar a vida que nelas habita.

Por isso, a conversão, assim entendida, não se 

realiza por ressentimento, mas por afirmação da 

vida, pois é na comunhão e através da gratidão 

pelos dons recebidos que a pessoa se realiza 

na consolação e na paz que todos anseiam. 

Bibliografia
Arzubialde, S. (2009). Ejercicios espirituales de 
S. Ignacio. Historia y análisis. Ediciones Mensa-
jero/Editorial Sal Terrae. Bilbao/Maliaño;

Badiou, A. (2020). São Paulo. A fundação do 
universalismo. (Trad. de Sandra Andrade). VS 
Editor. Lisboa;

Castro Valdés, J.G. de (2011). La libertad pasi-
vizada: Decisión y consolación en Ignacio de 
Loyola. Manresa — Revista de Espiritualidad Ig-
naciana, 83: 149-164;

Chrétien, J.-L. (2017). Fragilité. Les Éditions de 
Minuit. Paris;



26

Colzani, A. (2004). Conversão. Em: C.C. Legora, 
L. Lamarque e S. Sabbadini (coords.). Christus. 
Enciclopédia do cristianismo. (Trad. de Miriam 
Godinho, Maria da Conceição Maia, José Maia e 
Henrique Barrilaro Ruas). Verbo. Lisboa.

D’Agostino, S. (2017). Esercizi spirituali e filo-
sofia moderna: Bacon, Descartes, Spinoza. Edi-
zioni ETS. Bologna;

Divarkar, P.R. (1986). O caminho do conheci-
mento interior. (Trad. de Gulnara Lobato de Mo-
rais Pereira). Edições Loyola. São Paulo;

Francisco (Papa) (2015). Louvado Sejas. Carta 
encíclica Laudato Si’. Editorial A.O. Braga;

Francisco (Papa) (2018). Alegrai-vos e exultai. 
Exortação apostólica Gaudete et exsultate. Edi-
torial A.O. Braga;

Francisco (Papa) (2020). Fratelli tutti. Carta en-
cíclica sobre a fraternidade e a amizade social. 
Editorial A.O. Braga;

Gonçalves Lind, A. (2021). Paul Ricœur nel 
Magistero di Papa Francesco. Civiltà cattolica, 
4109 (18): 369-380;

Heidegger, M. (2010). Fenomenologia da vida 
religiosa. (Trad. de Enio Paulo Giachine, Jairo 
Ferrandin e Renato Kirchner). Vozes. Petró-
polis; 

James, P. (2006). Globalism, Nationalism, Triba-
lism. Bringing Theory Back In. Sage Publica-
tions. London;

Lipovetsky, G. (2010). A cultura-mundo. Resposta 
a uma sociedade desorientada. (Trad. de Victor 
Silva). Edições 70. Lisboa;

Lipovetsky, G. (2022). A sagração da autenti-
cidade. (Trad. de Inês Guerreiro). Edições 70. 
Lisboa;

Løland, O.J. (2018). The Reception of Paul the 
Apostle in the Works of Slavoj Žižek. Palgrave 
Macmillan. London;

Loiola. (2016). Exercícios espirituais. (Trad. de 
Mário Garcia). Editorial A.O. Braga;

Loiola. (2019). Autobiografia. (Trad. de António 
José Coelho). Editorial A.O. Braga;

Martini, C.M. (1992). Ejercicios espirituales 
y momento actual: Planteamiento del Con-
greso. Em: J.M. García Lomas (ed.). Ejercicios 
espirituales y mundo de hoy. Congreso Interna-
cional de Ejercicios (Loyola, 20-26 septiembre de 
1991). (Coleção «Manresa», vol. 8). Ediciones 
Mensajero/Editorial Sal Terrae. Bilbao/ Ma-
liaño. pp. 11-24;

Marx, K. (2028). Diferença entre a filosofia da 
natureza de Demócrito e a de Epicuro. (Trad. 
Nélio Schneider). Boitempo. São Paulo;

Moraru, E. (2009). La conversion chrétienne: 
Une aventure complexe. Caietele Institutului 
Catolic, VIII (1): 173-202;

Nietzsche, F. (2009). O anticristo. (Trad. de Artur 
Morão). Edições 70. Lisboa;

Nietzsche, F. (2018). Para além de bem e mal. 
Prelúdio a uma filosofia do futuro. (Trad. de 
Delfim Santos). Guimarães Editores. Lisboa;

Spadaro, A. (2019). «Perché il populismo fa 
male al popolo». Un libro-conversazione con 
p. Bartolomeo Sorge. Civiltà Cattolica, 4064 (4): 
184-190; 

Valadier, P. (2019). Les populismes et l’appel 
au «peuple». Em: P. Valadier et al. (coords.). 
L’Europe et ses populismes. Société d’Édition de 
Revues. Paris;

Žižek, S. (2009). Violência. Seis notas à margem. 
(Trad. de Miguel Serras Pereira). Relógio 
d’Água. Lisboa.


